Jurnal Psikologi

Ulayat

Indonesian Journal of Indigenous Psycholagy / LJIP

KPYN

KONSORSIUM PSIKOLOG
ILMIAH NUSANTARA

Jurnal Psikologi Ulayat: Indonesian Journal of Indigenous Psychology (2025), 12(2), 257-274 e-ISSN: 2580-1228
DOI: 10.24854/jpul289 p-ISSN: 2088-4230

BUKAN SEKADAR BERTAHAN: MENAVIGASI NARASI
KETAHANAN PSIKOSOSIAL SUKU KAJANG DI TENGAH
MODERNISASI YANG HEGEMONIK

Muhammad Rafli Anugrah, Nur Inayah Musa, Nurly Fatin Ramadhani Arifin, &

Ichlas Nanang Afandi
Program Studi Psikologi, Fakultas Kedokteran, Universitas Hasanuddin, Jl. Perintis Kemerdekaan Km. 10, Makassar, 90245, Indonesia

Korespondensi: muhraflianugrahm@gmail.com

NOT MERELY ENDURING: NAVIGATING THE NARRATIVES OF Manuscript type: Original Research
PSYCHOSOCIAL-RESILIENCE OF THE KAJANG AMID HEGEMONIC
MODERNIZATION

Article history:
Abstract Received 26 May 2025
This study examines the psychosocial resilience narratives of the indigenous Kajang community ~ Received in revised form 6 August 2025
as a collective response to the hegemony of modernization. Using a multi-layered  Accepted 18 August 2025
phenomenological approach, data were gathered through participatory observation, in-depth ~ Available online 22 November 2025
interviews, and literature review. The findings reveal that resilience is rooted in collective

knowledge of the first Ammatoa, who foresaw modernization’s impact. Resilience manifests Keywords:

across three interwoven layers: personal (inner meaning-making and inner state), spiritual hegemony
(belief'in the sacredness of ancestral land), and communal (shared identity and values grounded Kajang community
in the Tallasa Kamase-Masea philosophy). The integration of these three layers serves as a  yodernization
reflective element that strengthens the Kajang community’s awareness and efforts to preserve psychosocial

their cultural heritage by decelerating value shifts amid the pressures of modernization.  egilience

Globally, this research can open up opportunities or generate findings based on decolonizing
psychology, allowing psychological concepts to genuinely emerge from the unique context of a
given culture.

Abstrak

Penelitian ini mengkaji narasi ketahanan psikososial suku Kajang sebagai upaya kolektif dalam menghadapi
hegemoni modernisasi. Dengan menggunakan pendekatan fenomenologi berlapis, data dikumpulkan melalaui
observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan studi literatur. Temuan menunjukkan bahwa narasi ketahanan
psikososial suku Kajang kuat ditopang melalui pengetahuan kolektif tentang Ammatoa pertama yang telah
memprediksi akan datangnya modernisasi, sehingga diperlukan kesiapsiagaan untuk menghadapinya. Narasi-
narasi ketahanan psikososial yang terbentuk bukan hanya menjadi mekanisme bertahan, tetapi juga berperan
sebagai refleksi eksistensial yang menyatu dalam tiga lapisan utama, yaitu personal menyangkut pemaknaan
dan keadaan batiniah, spiritual menyangkut keyakinan akan kesakralan tanah leluhur, dan komunal menyangkut
pengetahuan dan identitas kolektif yang termuat dalam falsafah Tallasa Kamase-Masea. Integrasi ketiga lapisan
ini menjadi elemen reflektif yang memperkuat kesadaran suku Kajang untuk berupaya menjaga struktur sosial
dan warisan leluhur dengan memperlambat pergeseran nilainya di tengah hegemoni modernisasi. Secara global,
penelitian ini dapat membuka peluang atau temuan riset berbasis decolonizing psychology, sehingga konsep
psikologi yang dapat hadir betul-betul bersumber dari konteks unik di suatu budaya.

Kata Kunci: hegemoni; ketahanan; modernisasi; psikososial; suku Kajang

Dampak dan Implikasi dalam Konteks Ulayat

Salah satu tantangan krusial dalam memelihara keberlanjutan budaya lokal di tengah arus modernisasi adalah tergerusnya nilai-nilai
ulayat sebagai fondasi identitas kolektif dan ruang hidup sakral bagi masyarakat adat. Komunitas adat suku Kajang menyadari bahwa
modernisasi sepenuhnya tidak dapat dihindari, sehingga mereka melakukan serangkaian upaya untuk mempertahankan eksistensinya.
Penelitian ini bermaksud menggali narasi-narasi ketahanan psikososial suku Kajang sebagai upaya kolektif dalam menghadapi
hegemoni modernisasi. Temuan menunjukkan bahwa ketahanan psikososial suku Kajang dibangun melalui tiga lapisan utama, yaitu
personal, spiritual, dan komunal yang terintegrasi secara holistik dalam pemaknaan individual, praktik budaya, spiritualitas, dan relasi
sosial yang menyatu dalam sistem komunal. Ketiga lapisan ini memperluas model resiliensi yang umumnya bersifat individualistis
dan psikologis dalam literatur Barat, serta menunjukkan bahwa pemulihan dan kesejahteraan dapat difasilitasi melalui ritual kolektif,
keterhubungan dengan alam, dan etika spiritual yang cenderung diabaikan oleh paradigma klinis modern.

Handling Editor: Made Diah Lestari, Faculty of Medicine, Universitas Udayana, Indonesia

This open access article is licensed under Creative Commons Attribution License, which permits unrestricted use,
&Y distribution, and reproduction, provided the original work is properly cited.

257



Anugrah, Musa, Arifin, & Afandi

PENDAHULUAN

Masyarakat dunia tengah hidup di era antroposen yang mana tindakan manusia telah menjadi
pendorong utama atas perubahan-perubahan yang terjadi di dunia, salah satunya perkembangan arus
modernisasi. Bentuk modernisasi seperti infrastruktur, ekonomi, dan teknologi membawa perubahan
besar terhadap struktur sosial di masyarakat, termasuk dalam tatanan komunitas adat yang hidup
dengan sistem nilai dan pola-pola komunal (Sokk dkk., 2024). Berbagai studi membuktikan
modernisasi diposisikan sebagai faktor transformasi struktural yang rentan meminggirkan nilai-nilai
kearifan lokal dan mempercepat pergeseran budaya yang bersifat homogen (Dewi & Wikrama, 2023;
Saleh dkk., 2024). Dalam beberapa dekade terakhir, komunitas adat menghadapi tantangan dalam
ruang hidup, perubahan orientasi ekonomi, serta tekanan terhadap sistem keyakinan, nilai-nilai, dan
praktik sosial akibat pola perkembangan modernisasi yang cenderung top-down dan berbasis
paradigma dominasi (Mosquera-Guerrero dkk., 2023).

Modernisasi tidak hanya dipahami sebagai kemajuan teknologi atau pembangunan fisik, tetapi
juga sebagai bentuk hegemoni struktural dan kultural yang bekerja melalui kebijakan negara,
penetrasi pasar, dan internalisasi nilai-nilai eksternal (Abas dkk., 2022). Modernisasi yang terjadi
mendesak komunitas adat untuk menyesuaikan diri dengan sistem sosial dominan yang sering kali
mengabaikan pola-pola, nilai-nilai, dan filosofi kehidupan yang penuh kearifan lokal (Angkasawati,
2024). Proses ini menjelma menjadi kekuatan hegemonik yang menciptakan tekanan terhadap konflik
identitas dan psikososial, sehingga mengancam daya lenting budaya lokal dalam mempertahankan
jati diri kolektifnya (Gilbert & Lennox, 2019).

Masyarakat adat sering diidentifikasi sebagai populasi rentan terhadap dampak perubahan
zaman, tetapi pemosisian ini meminggirkan keragaman cara masyarakat adat dalam menafsirkan dan
merespons perubahan lingkungan, serta dapat digunakan dalam melegitimasi intervensi dan kontrol
dari pihak eksternal (Ford dkk., 2020). Hal tersebut juga didukung oleh berbagai riset yang
menemukan bahwa banyak masyarakat adat justru memiliki ketahanan signifikan dan secara aktif
beradaptasi dengan perubahan zaman melalui berbagai mekanisme kehidupan (Sokk dkk., 2024;
Dwivedi, 2025). Sebagai contoh, masyarakat adat Maori mempertahankan kearifan lokalnya dengan
melestarikan pengetahuan tradisional dan praktik budaya melalui komunitas pedesaan, sehingga
generasi muda mampu memaknai, merefleksikan, dan mempertahankan praktik serta ritual adat di
tengah industrialisasi yang homogen (King dkk., 2017).

Terdapat juga satu suku di Indonesia yang menunjukkan pola serupa, yakni masyarakat adat

suku Kajang. Suku Kajang adalah komunitas adat yang mendiami Desa Tanah Toa, Kabupaten

258



Jurnal Psikologi Ulayat: Indonesian Journal of Indigenous Psychology (2025), 12(2), 257-274

Bulukumba, Provinsi Sulawesi Selatan, yang dikenal luas karena komitmennya dalam
mempertahankan nilai-nilai yang mengajarkan kesederhanaan, harmoni ekologis, dan spiritual
berbasis kosmologi leluhur (Sartika dkk., 2024). Dalam menghadapi ekspansi modernisasi, seperti
pembangunan jalanan, masuknya teknologi, maupun kebijakan pariwisata yang rentan akan
eksploitasi sumber daya (Dam-Lam & Gasparatos, 2023), suku Kajang menghadapinya dengan
penerapan falsafah Tallasa Kamase-Masea. Falsafah ini berperan sebagai kearifan leluhur dalam
mengarahkan masyarakat untuk hidup seimbang dan tidak berlebihan yang selaras dengan alam,
sehingga tercapai keseimbangan antara manusia, alam semesta, dan spiritualitas (Nur, 2020).
Masyarakat adat suku Kajang menggunakan prinsip ini sebagai panduan hidup bersama yang
mengatur hubungan sosial, adat istiadat, keberlangsungan hidup, serta pengelolaan sumber daya alam
yang lestari (Sartika dkk., 2024).

Masyarakat adat suku Kajang bertahan dengan pola kehidupan sederhana dengan menolak
listrik, kendaraan bermotor, alas kaki, dan intervensi luar di wilayah adat Kajang Dalam sebagai
bentuk resistensi simbolik (Nisa dkk., 2025). Kekhawatiran akan paparan intens dari pihak eksternal
tentunya dapat mengancam nilai-nilai psikososial, seperti solidaritas komunal, penghormatan
terhadap tanah leluhur, dan spiritual ekologis utamanya pada masyarakat adat (Kumar dkk., 2024).
Oleh sebab itu, pengkajian resistensi masyarakat adat suku Kajang menjadi urgen untuk diperhatikan.

Sebagai upaya dalam mempertahankan kearifan lokal yang diwariskan secara turun-temurun,
masyarakat adat melakukan berbagai upaya kolektif, begitu pun suku Kajang yang dikenal dengan
narasi ketahanan psikososial (Sartika dkk., 2024). Dalam konteks ini, narasi ketahanan psikososial
masyarakat adat tidak hanya terjadi pada aspek individual, tetapi juga berakar pada konstruksi
kolektif yang terjalin dalam jaringan relasi sosial, narasi adat, dan nilai-nilai komunal yang
diwariskan lintas generasi (Dudgeon dkk., 2021). Studi membuktikan bahwa narasi ketahanan
tersebut umumnya diekspresikan melalui pemaknaan terhadap nilai luhur, praktik dan ritus budaya,
narasi leluhur, maupun pola kehidupan sehari-hari yang memperkuat identitas, solidaritas, serta
ketahanan psikologis (Carrier dkk., 2022; Hammood dkk., 2025). Suku Kajang secara khas
menunjukkan model ketahanan kolektif dari prinsip hidup Tallasa Kamase-Masea yang tidak hanya
mengatur perilaku etis dan ekologis, tetapi juga menjadi sumber keseimbangan psikologis dan
eksistensial. Prinsip tersebut merupakan bagian resistensi epistemik terhadap narasi tunggal
modernitas, sehingga dekolonisasi psikologi (decolonizing psychology) yang bertujuan memahami
sistem nilai masyarakat adat dari sudut pandang dan cara hidup mereka sendiri menjadi kerangka
utama untuk merekonstruksi lokal sentris dalam riset ini (King dkk., 2017). Di sisi lain, ancaman dari

pihak eksternal, seperti tekanan pembangunan, kebijakan pemerintah yang tidak kontekstual, serta

259



Anugrah, Musa, Arifin, & Afandi

gempuran nilai-nilai konsumtif modern mulai menguji daya tahan budaya dan psikososial masyarakat
adat dewasa ini (Mukhlis dkk., 2025).

Kajian ilmiah tentang ketahanan psikososial komunitas adat seperti dalam bentuk narasi,
pemaknaan terhadap nilai-nilai budaya, dan pengalaman budaya khususnya pada suku Kajang masih
sangat terbatas, utamanya dalam memahami dinamika personal, komunal, dan spiritual. Meski
demikian, pemahaman tentang upaya suku Kajang dalam mempertahankan nilai, makna hidup, dan
identitas kolektifnya di tengah hegemoni modernisasi penting untuk dilakukan. Studi membuktikan
bahwa ketika masyarakat berasal dari tatanan kultur yang berbeda, maka upaya kolektif dalam
mempertahankan nilai luhurnya akan berbeda pula (Banda dkk., 2024). Oleh karena itu, penelitian
ini dilakukan untuk menggali narasi-narasi ketahanan psikososial suku Kajang sebagai upaya kolektif
dalam menghadapi hegemoni modernisasi, sehingga dapat merekognisi dan menjadi refleksi dalam
memahami daya dan upaya bagi komunitas adat dalam mempertahankan nilai luhur kearifan

lokalnya.
METODE

Partisipan
Penelitian ini melibatkan delapan partisipan yang terdiri dari tetua adat, masyarakat adat, dan

tokoh pemuda suku Kajang, sebagaimana pada Tabel 1.

Tabel 1.
Profil Partisipan
No. Partisipan Peran Teknik Penentuan
1 P.1 Tokoh Pemuda Suku Kajang Judgement Sampling
2 P2 Tetua Adat Suku Kajang
3 P3 Masyarakat Adat Suku Kajang
4 P4 Masyarakt Adat Suku Kajang Snowball Sampling
5 P.5 Tokoh Pemuda Suku Kajang
6 P.6 Masyarakat Adat Suku Kajang
7 P.7 Tetua Adat Suku Kajang
8 P.8 Tetua Adat Suku Kajang

Partisipan dipilih melalui kombinasi dua teknik, yaitu judgement sampling dan snowball
sampling. Strategi ini dilakukan untuk menjamin kualitas dan keabsahan data dengan melibatkan
individu-individu yang memiliki pemahaman mendalam terkait isu yang dikaji. Tiga partisipan awal
(P.1, P.2, dan P.3) dipilih menggunakan judgement sampling dengan mempertimbangkan
kemampuan partisipan dalam menjelaskan pemaknaan, konteks budaya, dan praktik komunitas adat
suku Kajang secara komprehensif. Rekomendasi dari P.1 kemudian mengarahkan pada tiga partisipan

tambahan, yaitu P.4, P.5, dan P.6. Kemudian atas saran dari P.3, diperoleh dua partisipan lainnya,

260



Jurnal Psikologi Ulayat: Indonesian Journal of Indigenous Psychology (2025), 12(2), 257-274

yaitu P.7 dan P.8. Kelima partisipan tersebut dipilih melalui snowball sampling atas petunjuk
partisipan sebelumnya karena memiliki pengalaman dan wawasan yang relevan dalam memperkaya

data serta memperkuat kualitas temuan kualitatif yang dihasilkan.

Desain

Penelitian dilaksanakan di Desa Tanah Toa, Kabupaten Bulukumba, Provinsi Sulawesi
Selatan dengan pendekatan fenomenologi berlapis (multi-layered phenomenology) sebagai metode
kualitatif (Dahal, 2022). Metode tersebut merupakan bentuk fenomenologi yang memungkinkan
eksplorasi makna tidak hanya dari perspektif personal, tetapi juga dalam kerangka sistem sosial yang
lebih luas, seperti komunitas, spiritual, ataupun budaya (Dahal, 2022). Pendekatan ini dipilih sebab
sejalan dengan maksud dan tujuan penelitian, yaitu untuk menavigasi narasi-narasi ketahanan

psikososial suku Kajang.

Prosedur

Pelaksanaan penelitian diawali dengan kegiatan survei lapangan untuk memperoleh gambaran
menyeluruh terkait sosio-kultural serta dinamika perilaku kolektif suku Kajang dalam merespons
perubahan sosial. Fokus utama dalam tahap ini adalah untuk mengidentifikasi bentuk-bentuk
ketahanan psikososial yang muncul dalam praktik kehidupan sehari-hari, seperti daya lenting
spiritual, nilai-nilai komunal, serta narasi-narasi kolektif dalam mempertahankan identitas budaya di
kehidupan sehari-hari. Berdasarkan hasil wawancara dan observasi pra-riset, disusun panduan
wawancara yang bertujuan untuk menggali secara mendalam narasi-narasi ketahanan tersebut.

Wawancara mendalam semi-terstruktur dilakukan untuk mengeksplorasi narasi-narasi
ketahanan psikososial yang hidup dalam komunitas adat suku Kajang. Penelitian ini juga dilengkapi
dengan observasi partisipatif, di mana peneliti membaur dan terlibat langsung dalam kehidupan
sehari-hari masyarakat adat, termasuk aktivitas rutin dan percakapan informal di ruang-ruang
komunal. Observasi ini memungkinkan peneliti menangkap dinamika ketahanan yang tidak selalu
terungkap dan terjelaskan dengan baik dalam wawancara, seperti praktik solidaritas, strategi adaptasi
kolektif, serta ekspresi simbolik yang mencerminkan upaya mempertahankan identitas dan nilai
bersama. Pendekatan partisipatif ini tidak hanya memperkaya pemahaman terhadap makna yang
dikonstruksi secara komunal, tetapi membuka ruang refleksi mendalam tentang upaya kolektif
masyarakat dalam mengartikulasi bentuk-bentuk simbolik perubahan sosial di tengah hegemoni
modernisasi. Maka dari itu, untuk menghindari bias interpretatif, penelitian ini dilengkapi refleksi

etik-emik melalui pendekatan penangguhan prasangka (bracketing; epoche) guna menjaga

261



Anugrah, Musa, Arifin, & Afandi

keseimbangan antara pemahaman lokal dari dalam (emic) dan analisis ilmiah dari luar (etic; Dahal,
2022).

Keabsahan data kualitatif dalam penelitian ini menggunakan uji kredibilitas dan uji
dependabilitas. Untuk mencapai kredibilitas, peneliti menggunakan dua triangulasi, yaitu triangulasi
peneliti dan triangulasi sumber. Triangulasi peneliti merupakan prosedur penelitian yang melibatkan
dua atau lebih peneliti dalam proses koding dan interpretasi yang dalam hal ini dilakukan oleh tim
peneliti, sementara triangulasi sumber merupakan prosedur membandingkan data dari beragam
partisipan relevan (Creswell & Poth, 2018), yang dilengkapi dengan member-checking dan refleksi
bersama tokoh adat untuk menjamin akurasi makna dari perspektif lokal.

Kemudian, uji dependabilitas dilakukan untuk menjamin konsistensi proses penelitian melalui
pengecekan secara berulang terhadap transkrip wawancara dan proses analisis. Untuk mencapainya,
peneliti mengembangkan panduan wawancara secara sistematis yang divalidasi melalui penilaian
sejawat, serta dilakukan verifikasi silang antara data mentah dan sistem koding tematik untuk
mencegah penyimpangan makna (Creswell & Poth, 2018). Data hasil wawancara dianalisis dengan
bantuan perangkat lunak Max-QDA® dengan pendekatan pengodean tematik. Hasil analisis disusun
dalam bentuk matriks yang merepresentasikan tema-tema utama dan subtema terkait narasi ketahanan
psikososial dan strategi kolektif. Dengan demikian, hasil akhir riset ini berupa simpulan yang bersifat

reflektif, analitik, dan kontekstual.

Teknik Analisis

Proses analisis data tidak hanya memahami pengalaman individu (lapisan personal), tetapi
juga berupaya memetakan dinamika sosial-komunal yang membentuk dan memengaruhi ketahanan
psikososial suku Kajang (lapisan komunal) serta sistem kepercayaan spiritual-ekologis yang
mengelilingi pengalaman individu (lapisan spiritual). Lapisan-lapisan ini akan dikaji melalui
fenomenologi berlapis (multi-layered phenomenology). Lapisan personal digali melalui analisis
fenomenologis interpretatif dengan menelusuri makna dan narasi individu mengenai ketahanan,
penyesuaian diri, dan strategi dalam aktivitas sehari-hari. Sementara itu, lapisan komunal dan
spiritual akan dianalisis secara kontekstual melalui narasi adat, praktik kolektif, serta simbol dan ritus
budaya yang membentuk realitas ketahanan kolektif suku Kajang. Analisis data dilakukan secara
bertahap dan berbasis data yang dimulai dengan pembacaan transkrip wawancara secara menyeluruh
dan pengidentifikasian tema-tema yang muncul secara alami dari pengalaman partisipan. Tema-tema
tersebut kemudian diorganisasikan ke dalam tema emergen dan tema superordinat (subtema) yang

dikaji secara reflektif untuk ditarik ke dalam struktur makna yang lebih luas. Hasil akhir dari analisis

262



Jurnal Psikologi Ulayat: Indonesian Journal of Indigenous Psychology (2025), 12(2), 257-274

ini dirumuskan dalam bentuk tema-tema kunci (tema induk) yang mencerminkan narasi ketahanan
psikososial suku Kajang, sekaligus menjadi refleksi tentang upaya kolektif masyarakat lokal dalam

menghadapi perubahan sosial yang hegemonik.

HASIL

Dalam upaya memahami bagaimana suku Kajang membentuk ketahanan psikososial sebagai
respons kolektif terhadap dinamika perubahan sosial akibat hegemoni modernisasi, dilakukan analisis
tematik berbasis fenomenologi berlapis (multi-layered phenomenology). Analisis yang dilakukan
tidak hanya menggali pengalaman subjektif individu (lapisan personal), tetapi juga memperhitungkan
identitas kolektif yang membentuknya (lapisan komunal), serta dimensi spiritualitas yang terintegrasi
dalam kosmologi hidup suku Kajang (lapisan spiritual). Interaksi ketiganya membentuk narasi-narasi
ketahanan yang bersumber dari pengetahuan budaya dan pengalaman budaya.

Temuan dalam riset diklasifikasikan ke dalam dua tema induk, yakni pengetahuan dan
pengalaman budaya, yang masing-masing mencakup beberapa subtema beserta fungsi

psikososialnya. Klasifikasi tersebut disajikan dalam temuan yang sistematis dalam Tabel 2.

Tabel 2.
Hasil Analisis Tema dan Subtema
Tema Induk Subtema Fungsi Psikososial Lapisan Analisis
Pengetahuan Narasi ketahanan ~ Menguatkan identitas komunal dan solidaritas sosial ~ Personal &
budaya kolektif dalam menghadapi tekanan eksternal Komunal
Simbol dan praktik Menjaga batas budaya dan memperkuat kesadaran Komunal
kolektif akan jati diri, sehingga menjadi sumber daya
komunitas
Spiritualitas dan Memberikan makna eksistensi dan kontrol terhadap Spiritual,
relasi ekologis- perubahan melalui nilai sakral Personal, &
kosmologis Komunal
Pengalaman Strategi resistensi Menumbuhkan ketahanan (resiliensi) dengan seleksi Komunal
budaya dan adaptasi nilai  nilai yang kontekstual
Rasa keterikatan =~ Meningkatkan kesejahteraan psikologis melalui rasa ~ Personal &
identitas dan memiliki dan kebanggaan akan nilai kearifan lokal Komunal
komunitas
Pelibatan dalam Membentuk pengalaman hidup yang bermakna dan  Personal &
ritual dan larangan memperkuat keberlanjutan budaya Spiritual
sosial
Kedamaian batiniah Menjaga keseimbangan kesejahteraan psikologis Personal

Melalui kategorisasi tema dan subtema pada Tabel 2, terlihat bahwa narasi ketahanan
psikososial suku Kajang tidak lahir dalam ruang hampa yang pasif, tetapi dibentuk dan dirawat dalam
jaringan makna yang menghubungkan nilai kolektif, praktik budaya, dan pengalaman spiritual yang
melekat dalam ritual maupun relasi ekologis dalam membentuk individu yang utuh.

“Modernisasi termasuk pembangunan itu sudah bertahun-tahunmi diprediksi Ammatoa
pertama, kalo ada masanya Kajang dapat hilang maka berusahaki atasi pergeserannya ketika

263



Anugrah, Musa, Arifin, & Afandi

empat hal tidak diatasi, itu rumah yang berjalan ato mobil, sumber api sama ato listrik, bisaki
bicara sama orang pulau lain ato hp, sama kalau ada ular hitam panjang yang tidak boleh
ketemu ekornya ato jalan raya masuk.” (P.5)

Melalui transkrip di atas, terlihat bahwa suku Kajang memiliki pengetahuan turun-temurun akan
datangnya hegemoni modernisasi sejak puluhan tahun silam. Partisipan lain juga menambahkan,
“Sebenarnya di sini kami bukan mempertahankan budaya, karena sekalipun bagaimana kuat dalam
mempertahankan budaya, setengah mati juga. kami hanya memperlambat pergeseran” (P.8), serta
“Bukan anti-teknologi, tapi Tallasa Kamase-Masea itu lebih mi dari segalanya yang ada di muka
bumi secara materi supaya hidup bisaki aktual sebab manusia sekarang itu banyak sekali gairahnya,
tapi kalo merenungi kehidupan kurang sekali” (P.7).

Oleh karena itu, suku Kajang telah mengetahui bahwa dalam menghadapi hegemoni
modernisasi, seperti pembangunan rumah layak huni yang digaungkan oleh pemerintah, akses listrik,
jalan raya, kendaraan, maupun alat komunikasi, komunitas adat suku Kajang perlu memperlambat
pergeseran nilai-nilai dalam falsafah Tallasa Kamase-Masea. Hal ini dilakukan bukan karena
komunitas adat suku Kajang anti-teknologi, tetapi meyakini bahwa Tallasa Kamase-Masea
merupakan pola hidup yang paling ideal untuk mengaktualisasi hidup secara seimbang dan
memperbanyak perenungan atau refleksi atas kehidupan yang sementara ini. Pengetahuan kolektif
tersebut membentuk keyakinan kuat akan falsafah Tallasa Kamase-Masea, sehingga menjadi narasi
ketahanan psikososial utama yang ditandai dengan masih bertahannya eksistensi suku Kajang yang

bersifat komunal, baik secara praktikal maupun nilai-nilai.

Pengetahuan Budaya

Pada riset ini ditemukan tema pengetahuan budaya yang terdiri atas tiga subtema, yaitu narasi
ketahanan kolektif, simbol dan praktik, serta spiritualitas dan relasi ekologis-kosmologis. Tema ini
menunjukkan upaya komunitas adat suku Kajang dalam membangun serta memelihara identitas
kolektifnya sebagai bentuk ketahanan atas tekanan eksternal modernisasi. Suku Kajang memiliki
sistem nilai yang dijaga ketat melalui pesan leluhur (pasang) dan struktur adat, salah satunya adalah
falsafah Tallasa Kamase-Masea. Sebuah filosofi hidup sederhana sebagai bentuk ketahanan kolektif.
Sebagaimana pernyataan partisipan, “Kenapa orang Kajang memilih hidup sederhana? Karena
orang Kajang meyakini itu adalah alternatif kehidupan, jika dijalankan nda rempong, nda rumit
karena kita itu yakin kalo tidak ada kebahagiaan abadi kecuali bagi orang yang pandai bersyukur”
(P.1). Pemaknaan ini menunjukkan bahwa kesederhanaan tidak semata-mata aturan adat, melainkan
bentuk latihan batin sebagai jalan menuju kebijaksanaan dan keterhubungan dengan Tuhan dan

semesta. Keyakinan hidup komunal dan sederhana merupakan bentuk perlindungan rohani dari dunia

264



Jurnal Psikologi Ulayat: Indonesian Journal of Indigenous Psychology (2025), 12(2), 257-274

yang materialistis, sebagaimana pernyataan, “Kalau Kajang juga modern, nah mauki’ komunal
layaknya yang dulu, dimanami lagi? Kampung itu tempat berlindung terakhir” (P.8).

Ketahanan tersebut juga diimplementasikan dalam pelaksanaan kajian rutin yang diagendakan
setiap malam Jumat atau Senin dalam rangka mempersamakan persepsi dan pendapat antarpemangku
adat dengan masyarakat terkait budaya, nilai, dan pasang yang terdapat dalam falsafah Tallasa
Kamase-Masea, seperti “Di sini selalu diadakan kajian rutin dan musyawarah tiap malam jumat,
senin. Kalau nda sempatki’ malam jumat, seninpi atau boleh jadi dua-duanya di satu minggu itu.
Kajian rutin agar sama semua ini pengetahuan ta tentang adat dan nilainya” (P.3). Prinsip ini juga
termanifestasi dalam struktur sosial yang egaliter, seperti “Ammatoa menduduki jabatan tertinggi,
tapi harus sama rendah dan berdiri sama tinggi” (P.2). Narasi ketahanan psikososial juga dilakukan
melalui upaya pelestarian penutur asli dengan mengajarkan dan membiasakan interaksi sosial
menggunakan Bahasa Konjo, seperti “Bahasa itu untuk saling tau, jadi supaya kita tidak hilang
semua di sini pake bahasa konjo, anak-anak juga pake” (P.6).

Simbolisme budaya suku Kajang terwujud dalam lima prinsip 7allasa Kamase-Masea, yaitu
berbicara, duduk, berjalan, berpakaian, dan membangun rumah dalam kesederhanaan (tidak

berlebihan).

“Kita hidup sesuai dengan pasang, kalau bicara harus sederhana tidak boleh bahasa kasar,
kalau duduk harus sama rendah dan tinggi. Jalan juga tidak boleh ada keangkuhan, bajunya
orang Kajang hanya dua warna, gelap dan terang. Gelap untuk malam, terang untuk siang
karena hanya itu dua waktu yang terus berganti. Sama kalo bangun rumah tidak boleh
berlebihan, itu antara 16 atau 20 tiang.” (P.3).

Praktik ini juga dilestarikan melalui pengetahuan dasar akan sanksi dan hukuman ketika melanggar,
seperti “Kita semua sudah tau kalau misalkan saya bicara kasar, saya bisa kena denda yang harus
dibayar karena berarti saya tidak pake sarung di mulutku” (P.1). Aturan tersebut tidak menjadi
beban, tetapi alat pengendalian dan pembentukan moral sebagaimana keyakinan yang menyamakan
mulut yang berkata kasar sebagai mulut yang “tidak berpakaian”, metafora untuk hilangnya
kesadaran etis.

Pengetahuan dan keyakinan spiritualitas suku Kajang menyatu dengan ekologi dan kosmos,
seperti tanah yang dianggap sebagai ibu kandung, rumah yang menghadap ke arah matahari terbenam
(barat), simbolisme menuju kematian, dan kesadaran spiritual. Sebagaimana pernyataan partisipan,
“Tanah ini ibu kandung, kita darinya dan ke sana kembali. Rumah menghadap ke barat supaya sadar
kita akan kematian™ (P.4). Selain itu, dimanifestasikan pula dalam praktik dan ritual spiritual seperti

ketika batin merasakan kerinduan akan kedekatan dengan Zat Maha Kuasa, sebagaimana pernyataan,

265



Anugrah, Musa, Arifin, & Afandi

“Dilakukan ritual untuk mengobati rasa rindu dengan Tuhan. Ammatoa memimpin masyarakat adat
seperti diplomasi antara masyarakat dan Tuhan” (P.6), “Ritual ini bukan cuma ketika rindu dengan

Tuhan, tetapi juga pengobatan spiritual. Banyak orang sakit pulang untuk itu” (P.3).

Pengalaman Budaya

Pada riset ini juga ditemukan tema pengalaman budaya yang terdiri atas empat subtema, yaitu
strategi resisten dan adaptasi nilai, rasa keterikatan identitas dan komunitas, pelibatan dalam ritual
dan larangan sosial, serta kedamaian batiniah. Tema ini merefleksikan upaya suku Kajang dalam
mengalami, menghayati, dan menafsirkan nilai-nilai kearifan lokalnya dalam konteks pemaknaan,
keseharian, ritual, serta relasi dengan lingkungan sosial dan ekologisnya. Suku Kajang tidak bersifat
rigid dalam menghadapi modernisasi, tetapi berupaya agar prosesnya dapat diperlambat secara
kontekstual. Strategi utama yang dilakukan bukanlah menolak perubahan, melainkan memperlambat
pergeseran budaya agar tetap terkendali melalui adaptasi, seperti “Kami itu tidak bisa pertahankan
budaya secara abadi, tapi bisa diperlambat pergeserannya itu yang kami lakukan” (P.2), “Pasang
itu bukan aturan kaku, tapi petunjuk hidup. Kalau nda dipahami dan dijalankan, hilang jati diri kita”
(P.1). Manifestasinya terlihat ketika menghadapi pandemi COVID-19 yang memaksa penggunaan
teknologi, adaptasi dilakukan oleh suku Kajang tanpa kehilangan esensi nilai-nilai inti. Sebagaimana
pernyataan partisipan, “Pas Corona itu, Ammatoa juga bingung, kalau larangki pakai HP, anak-
anaknya sendiri yang bodoh karena tidak sekolah nanti. Jadi terpaksa dipakai disesuaikan dengan
kondisi” (P.8).

Identitas suku Kajang sangat kuat terikat pada nilai budayanya. Ditandai dengan mobilitas
komunitas, keterlibatan pemuda, dan strategi regenerasi nilai-nilai luhur. Sebagaimana pernyataan
berikut, “Saya jaga pintu gerbang, bikin kelompok anak muda untuk cerita tantang pasang supaya
anak-anak pewaris tetap tau siapa dirinya” (P.1), “Kalau merantau sampai ke negri China pun,
Jjangan lupa jalan pulang kampung ta’ karena kampung tempat pelarian terakhir dan terbaik™ (P.6).
Identitas kolektif tersebut mengantarkan suku Kajang kepada pemaknaan hidup bahwa untuk mencari
ketenangan batin, maka kampung dan tanah leluhur merupakan tempat terbaik, sehingga itu menjadi

alasan personal yang terkoneksi satu sama lain dalam menjaga budaya lokal, seperti:

“Sekarang orang banyak ke kota cari uang, tapi pulang ke kampung untuk tenang. Di sini
memang tidak ada mall, tapi ada rasa damai. Saya pikir, mungkin dunia butuh belajar dari
cara kami hidup. Tidak semua yang maju itu baik, kadang yang pelan justru lebih dalam.”
(P.7)

266



Jurnal Psikologi Ulayat: Indonesian Journal of Indigenous Psychology (2025), 12(2), 257-274

Keterlibatan ini pun dituangkan oleh pemuda suku Kajang pada keteguhan untuk mengemban
peran dan tanggung jawab di wilayah adat agar menjadi penggerak di kelompok pemuda, sehingga
nilai-nilai dapat diwariskan ke anak cucu. Sebagaimana pernyataan, “Saya rela menghabiskan waktu
dan tenagaku menjaga gerbang adat, meskipun ada tuntutan sosial lain karena ini persoalan
kampung, ini persoalan kemuliaan. Saya rangkul anak muda lainnya agar ini nilai diketahui anak
cucu” (P.4). Selain itu, upaya untuk menjaga kearifan lokal dilakukan dengan solidaritas kolektif
sehingga masyarakat memiliki keterikatan identitas dengan komunitasnya, seperti pernyataan “Di
masyarakat, nda mungkin satu orang bisa menjaga lahan adat dan nilai-nilai harus sama-sama
makanya ada sampai sekarang” (P.6).

Transmisi nilai tersebut juga dilakukan dari struktur keluarga hingga ke lembaga adat.
Edukasi nilai dilakukan secara situasional dan responsif. Sebagaimana pernyataan berikut, “Orang
tuaku itu selalu kasi ingat kalau cukupmi 15 tahun umurmu, tula’i. Artinya cari ilmu untuk tau siapa
dirimu, di mana kampungmu, dan kemana akan kembali” (P.3), “Pemerintah adat itu selalu
melakukan musyawarah, bapak-bapak dikumpul, diingatkan untuk ajar anak-anaknya selalu” (P.5).
Pembangunan rumah yang menghadap ke arah matahari terbenam (barat) merupakan bentuk
manifestasi spiritual (kosmologis) dan juga refleksi atas kefanaan hidup yang menjadi ketahanan
simbolik. Sebagaimana pernyataan partisipan, “Kita bangun rumah menghadap ke arah matahari
terbenam karena yakin itu arah datangnya rejeki, juga supaya kita menjalankan hidup nda terlalu
mengurusi percekcokan duniawi yang nanti akan ditinggal semua” (P.1).

Ketahanan psikososial suku Kajang hingga kini juga dipengaruhi kuat atas keberadaan
struktur adat yang jelas dalam menjalankan peran dan tanggung jawab, pemberlakuan sanksi adat
yang ketat, keyakinan spiritualitas atas tanah leluhur, serta pemaknaan masyarakat adat dalam
menjalankan aturan adat. Aspek-aspek tersebut menjadi hal penting yang mengelilingi identitas dan
pengalaman budaya suku Kajang. Sebagaimana pernyataan berikut: “Kalau orang langgar aturan
adat, ambil kayu besar tanpa izin dikena denda, kalau misalnya melawan dendanya jadi dua kali
lipat, kalau tidak bayar, dipindahkan keluar kampung.” (P.4), “Tanah ini ibu kandung. Kita dari
tanah dan kembali ke tanah. Makanya nda boleh pake alas kaki di dalam Kajang, karena berjalan di

atas tanah itu bagian dari penghormatan dan penyatuan dengan leluhur.” (P.6),

“Di sini semua adami bagian masing-masing. 26 orang di pemerintah adat, ada urusan
keagamaan, pertahanan, hubungan luar kajang, dan lain-lain. Ammatoa itu pucuknya,
keputusan adat datangnya disana. Karena adanya struktur adat yang jelas makanya praktek
dan nilainya itu na tau semua masyarakat.” (P.7)

267



Anugrah, Musa, Arifin, & Afandi

“Saya ini bukan hanya jaga pintu gerbang, tapi jaga aturan, jaga warisan. Karena kalau

bukan kita yang paham dan patuh aturan, siapa lagi? Pasang itu jangan hanya dilihat sebagai

aturan, tetapi petunjuk hidup untuk dimaknai. Kalau nda dipahami dan dijalankan, hilang jati

diri” (P.1)

Temuan-temuan tersebut menunjukkan bahwa ketahanan psikososial suku Kajang dilakukan
secara holistik yang tak terfragmentasi, dibentuk oleh pemaknaan individual serta sistem komunal
yang tertanam dalam praktik budaya, spiritualitas, dan relasi sosial. Narasi-narasi tersebut
merefleksikan upaya komunitas dalam memaknai keberlangsungan hidup secara kolektif melalui
resistensi simbolik dan spiritual, penguatan identitas, serta adaptasi nilai yang kontekstual. Maka dari
itu, narasi-narasi ini bukan hanya menjadi mekanisme bertahan, tetapi juga bentuk refleksi makna
sebagai upaya kolektif secara aktif dalam menegosiasikan posisi suku Kajang di tengah modernisasi

yang hegemonik.
DISKUSI

Narasi ketahanan psikososial sesungguhnya bukanlah tindakan spontan, melainkan proses
panjang yang membutuhkan upaya kolektif dari tatanan masyarakat, hingga menjadi refleksi dan
pemaknaan dari individu untuk bertahan dengan identitas sosial yang telah dimilikinya di tengah
tekanan eksternal (Mukhlis dkk., 2025). Salah satu narasi penting yang memperkuat ketahanan
psikososial suku Kajang adalah pengetahuan komunitas tentang ramalan Ammatoa pertama yang
memprediksi akan datangnya perubahan besar dalam kehidupan melalui modernisasi. Keyakinan ini
tidak hanya menjadi bagian dari narasi kolektif, tetapi menjadi bentuk strategi aktif dalam
mempersiapkan diri terhadap perubahan dengan memperlambat proses pergeseran nilai. Pola tersebut
sejalan dengan konsep pengetahuan leluhur yang digunakan oleh kelompok dalam mempersiapkan
diri secara psikologis, emosional, dan praktis sebelum terjadi peristiwa penuh tekanan agar dampak
negatif dari situasi tersebut dapat dikendalikan atau diminimalkan (Pranidhi & Beliatte, 2025).
Pengetahuan yang diwariskan turun-temurun tersebut menjadi elemen reflektif yang memperkuat
kesedaran suku Kajang untuk memperlambat pergeseran struktur sosial dan nilai-nilai luhurnya.

Mengacu pada hasil penelitian, ketahanan psikososial pada suku Kajang terproses melalui
pengelolaan makna terhadap masa lalu, interpretasi terhadap masa kini, dan perencanaan terhadap
masa depan. Proses ini merupakan kontinuitas budaya (cultural continuity), yaitu kemampuan
komunitas adat dalam mempertahankan, mewariskan, dan menghidupkan nilai-nilai, praktik,
keyakinan, dan sistem sosial-budaya secara berkelanjutan dari generasi ke generasi, sehingga menjadi
pilar penting dalam membangun resiliensi komunitas adat di tengah globalisasi (Dudgeon dkk.,

2021). Narasi-narasi psikososial yang terbentuk bukan hanya menjadi mekanisme bertahan, tetapi

268



Jurnal Psikologi Ulayat: Indonesian Journal of Indigenous Psychology (2025), 12(2), 257-274

juga berperan sebagai refleksi eksistensial yang menyatu dalam tiga lapisan utama, yaitu lapisan
personal, komunal, dan spiritual. Ketiga lapisan ini mencerminkan kerangka interkoneksi manusia,
alam, leluhur, dan nilai-nilai budaya lokal yang hidup secara holistik di suku Kajang.

Pada lapisan personal, narasi ketahanan psikososial suku Kajang terbangun melalui
pemaknaan mendalam terhadap tanah leluhur sebagai identitas eksistensial. Jacoba (2025)
menyatakan bahwa pemaknaan akan keberadaan tanah leluhur akan menguatkan identitas pada
masyarakat yang pada akhirnya akan memunculkan perjuangan dalam pelestariannya. Bagi suku
Kajang, tanah tidak sekadar dilihat sebagai sumber daya ekonomi, melainkan sebagai ruang sakral
yang menyimpan nilai-nilai spiritual, budaya, dan sejarah kolektif yang membentuk identitas suku
Kajang secara utuh.

Keyakinan terhadap kesakralan tanah bertransmisi menjadi panduan moral dalam menjalani
kehidupan sehari-hari yang diwujudkan dalam prinsip hidup 7allasa Kamase-Masea, sebuah falsafah
hidup yang menjunjung tinggi kesederhanaan, keseimbangan, dan keharmonisan dengan alam (Nisa
dkk., 2025). Prinsip hidup seperti ini mampu mengantarkan pada perasaan bahagia, puas, dan
sejahtera (Kang dkk., 2021), sehingga individu yang mampu mencapainya akan melakukan segala
upaya untuk mempertahankan kondisi yang penuh keseimbangan tersebut (Wan dkk., 2025). Upaya-
upaya tersebut memunculkan narasi ketahanan psikososial secara berangsur-angsur, yang menjadi
alasan utama suku Kajang tidak meninggalkan kearifan lokalnya walaupun terdapat tekanan
eksternal, sebab menginternalisasi nilai-nilai luhur sebagai bentuk daya tahan personal yang membuat
keadaan batin menjadi damai. Daya tahan personal ini dimanifestasikan dalam stabilitas emosional,
kendali diri, serta kebermaknaan hidup di tengah hegemoni modernisasi yang rentan mengguncang
tatanan sosial dan psikologis suku Kajang. Studi membuktikan bahwa daya tahan personal yang
menyangkut keadaan emosional, kendali diri, dan kebermaknaan hidup akan membantu individu
mengalami kesejahteraan psikologis, sehingga setiap individu akan mengeluarkan upaya terbaik
dalam mencapainya (Ford dkk., 2020).

Sementara pada lapisan spiritual, sistem keyakinan suku Kajang menawarkan suatu
pandangan holistik (%olistic worldview) yang mengintegrasikan manusia, alam semesta, dan kekuatan
ilahiah dalam satu jejaring makna yang saling terhubung. Alam diposisikan sebagai entitas sakral
(sacredness of nature), sehingga setiap bentuk relasi dengan lingkungan dilakukan secara penuh
kesadaran spiritual. Posthumus (2018) mengemukakan bahwa hubungan spiritual semacam ini akan
menumbuhkan rasa hormat yang mendalam terhadap lingkungan dan memandu praktik-praktik
keberlanjutan sebagai upaya kolektif dalam menghadapi tantangan eksternal (Posthumus, 2018).

Melalui berbagai ritual adat dan seremoni, suku Kajang tidak sebatas merawat tradisi, tetapi juga

269



Anugrah, Musa, Arifin, & Afandi

melakukan praktik penyembuhan spiritual yang memperkuat ketenangan batin dan keseimbangan
mental. Studi membuktikan bahwa kegiatan kolektif semacam ini akan mempererat relasi sosial
(community and connections) dan menjadi mekanisme utama dalam mengatasi tekanan dan konflik
(Joy, 2020), sehingga mendukung ketahanan psikososial masyarakat adat melalui proses
penyembuhan dan pemulihan bersama (/ealing and coping; Dunn & Robinson-Lane, 2020).

Dalam lapisan komunal, ketahanan psikososial tampak nyata melalui praktik sosial yang
berbasis pada harmoni lingkungan dan relasi sosial yang inklusif. Konsep interkoneksi terwujud
dalam semangat solidaritas, pembagian peran dalam ritus adat, serta pemeliharaan lingkungan
sebagai bagian dari tanggung jawab kolektif. Sejumlah studi membuktikan bahwa keterikatan
individu terhadap komunitas dalam tatanan masyarakat adat menguatkan rasa memiliki (sense of
belongingness) yang mendorong pelestarian praktik-praktik adat, menjaga keseimbangan sosial
antarmasyarakat, mendukung kesejahteraan psikologis, serta memastikan keberlanjutan identitas
kolektif (Fuentes dkk., 2020; Marques dkk., 2021). Selain itu, narasi-narasi adat yang diwariskan
secara lisan dalam suku Kajang memainkan peran sentral dalam membentuk pengetahuan kolektif.
Narasi tersebut tidak hanya menyampaikan kisah leluhur, hukum adat, dan nilai-nilai kehidupan,
tetapi juga berfungsi sebagai medium transmisi pengetahuan budaya (culture knowledge
transmission) yang akan mempertahankan kesinambungan identitas komunal lintas generasi dari
tantangan modernisasi yang hegemonik (Bihari, 2023).

Narasi-narasi adat juga mengandung muatan moral dan etik yang menjadi panduan dalam
bertingkah laku dalam kehidupan sehari-hari, seperti pentingnya kejujuran, kesederhanaan, serta
penghormatan terhadap alam dan sesama (Bihari, 2023). Narasi tersebut sejalan dengan suku Kajang
yang bukan hanya menjadi bentuk komunikasi, tetapi juga berperan sebagai sistem nilai yang
diinternalisasi dalam membentuk cara pandang komunitas terhadap dunia. Nilai-nilai ini kemudian
diteruskan melalui pertemuan adat serta praktik kolektif lainnya yang memperkuat keterhubungan
antarmasyarakat, sehingga mendorong masyarakat menjaga warisan leluhurnya hingga saat ini.
Keyakinan ini membentuk identitas sosial sekaligus menjadi sumber daya psikososial yang
memperkuat daya lenting (resiliensi), kohesi sosial, serta kapasitas komunitas dalam merespons
perubahan dan tantangan modernisasi. Dalam konteks hegemoni modernisasi, keberlanjutan narasi-
narasi ini menjadi mekanisme kolektif dalam menjaga ketahanan psikososial serta meneguhkan posisi
budaya lokal dalam menghadapi arus perubahan global (Ford dkk., 2020). Penelitian ini tidak luput
dari keterbatasan karena belum mampu menangkap dinamika transformasi nilai secara longitudinal

yang dapat merekam perubahan makna secara bertahap lintas generasi.

270



Jurnal Psikologi Ulayat: Indonesian Journal of Indigenous Psychology (2025), 12(2), 257-274

SIMPULAN DAN SARAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa ketahanan psikososial suku Kajang bukanlah bentuk reaksi
pasif terhadap perubahan, melainkan suatu upaya aktif dan kolektif yang didasarkan pada
pengetahuan budaya dan pengalaman budaya yang telah diwariskan lintas generasi. Menggunakan
pendekatan fenomenologi berlapis (multi-layered phenomenology), penelitian ini mampu memetakan
tiga lapisan utama ketahanan, yaitu personal, spiritual, dan komunal. Ketiganya terintegrasi dalam
merespons modernisasi yang hegemonik dengan memperlambat pergeseran nilai-nilai, simbol sosial,
spiritualitas kosmologis, serta keterlibatan afektif dalam ritual dan praktik adat. Dengan demikian,
suku Kajang bukan hanya sekadar bertahan, tetapi juga menafsirkan ulang dan menguatkan kembali
nilai-nilai yang memberikan makna, arah, dan stabilitas dalam menghadapi arus perubahan sosial
yang hegemonik. Oleh karena itu, penelitian ini memberikan rekomendasi untuk memperkuat
program pelestarian budaya, mendukung narasi-narasi ketahanan psikososial yang telah dilakukan
secara turun-temurun oleh suku Kajang, serta mendorong kolaborasi antarmasyarakat dan pemerintah
terkait, sehingga dapat membantu dalam merancang strategi efektif dan berkelanjutan untuk
pelestarian budaya suku Kajang. Selain itu, penting melakukan studi longitudinal lintas generasi

untuk memahami perubahan nilai secara bertahap dalam konteks modernisasi yang berkelanjutan.

ASPEK ETIK STUDI
Pernyataan Etik

Seluruh prosedur yang dilakukan pada studi ini telah sesuai dengan Deklarasi Helsinki tahun 1964 dan segala
adendumnya atau dengan standar etika yang relevan. Aspek etik dari studi ini telah dievaluasi secara internal
oleh institusi penulis. Pernyataan kesediaan berpartisipasi dari seluruh partisipan telah diperoleh.

Konflik Kepentingan

Para penulis menyatakan tidak memiliki konflik kepentingan terkait dengan penelitian ini.

Ketersediaan Data

Data yang digunakan dalam studi ini dapat diakses dengan menghubungi penulis melalui surel.

REFERENSI

Abas, A., Aziz, A., & Awang, A. (2022). A systematic review on the local wisdom of indigenous
people in  nature  conservation.  Sustainability, 14(6),  Artikel ~ 3415.
https://doi.org/10.3390/su14063415

271



Anugrah, Musa, Arifin, & Afandi

Angkasawati, A. (2024). The impact of modernization on social and cultural values: A basic social
and cultural sciences review. International Journal of Education, Vocational, and Social
Science, 3(4), 56—65. https://doi.org/10.63922/ijevss.v3i04.1228

Banda, L. O., Banda, C. V., Banda, J. T., & Sangini, T. (2024). Preserving cultural heritage: A
community-centric approach to safeguarding the Khulubvi Traditional Temple Malawi.
Heliyon, 10(18), Artikel €37610. https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2024.e37610

Bihari, S. (2023). Cultural heritage and indigenous knowledge: Retrieving traditions for future
generations. Dalam L. M. Dharmasiri, P. G. Saptarshi, S. D. Shinde, F. M. Nadaf, B. M.
Bhanje, J. More, H. B. Tipe, B. A. Samuel, & S. P. Mane, Sustainable Development Goals in
SAARC Countries: Key Issues, Opportunities and Challenges (hlm. 24-32). Jyotikiran
Publication, Pune. https://doi.org/10.5281/zenodo.8249545

Carrier, L., Shin, H. D., Rothfus, M. A., & Curran, J. A. (2022). Protective and resilience factors to
promote mental health among Indigenous youth in Canada: A scoping review protocol. BMJ
Open, 12(1), Artikel €049285. https://doi.org/10.1136/bmjopen-2021-049285

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing Among
Five Approaches. Sage.

Dahal, B. (2022). Phenomenology of lived experience: Multilayered approach and positionality.
Dalam H. Kara & S. Khoo (Ed.), Qualitative and digital research in times of crisis: Methods,
reflexivity and ethics (hlm. 43-55). https://doi.org/10.2307/j.ctv2321kdr.8

Dam-Lam, R., & Gasparatos, A. (2023). Unpacking the interface of modernization, development and
sustainability in Indigenous Guna communities of Panama. People and Nature, 5(2), 774—
794. https://doi.org/10.1002/pan3.10452

Dewi, A. B., & Wikrama, A. A. (2023). Adaptasi masyarakat adat terhadap modernitas. Jurnal llmiah
Cakrawarti, 6(1), 130—-140. https://doi.org/10.47532/jic.v611.810

Dudgeon, P., Blustein, S., Bray, A., Calma, T., McPhee, R., & Ring, 1. (2021). Connection between
family, kinship and social and emotional wellbeing. Australian Institute of Health and
Welfare.

Dunn, K. S., & Robinson-Lane, S. G. (2020). A philosophical analysis of spiritual coping. Advances
in Nursing Science, 43(3), 239-250. https://doi.org/10.1097/ans.0000000000000323

Dwivedi, D. (2025). The impact of modernization on tribal identity and culture. International Journal
of Trends in  Emerging  Research  and  Development,  3(1), 13-17.
https://doi.org/10.5281/zenodo.14739413

272



Jurnal Psikologi Ulayat: Indonesian Journal of Indigenous Psychology (2025), 12(2), 257-274

Ford, J. D., King, N., Galappaththi, E. K., Pearce, T., McDowell, G., & Harper, S. L. (2020). The
resilience of indigenous peoples to environmental change. One Earth, 2(6), 532-543.
https://doi.org/10.1016/j.oneear.2020.05.014

Fuentes, L., Asselin, H., Bélisle, A. C., & Labra, O. (2020). Impacts of environmental changes on
well-being in indigenous communities in Eastern Canada. International Journal of
Environmental Research and Public Health, 17(2), Artikel 637.
https://doi.org/10.3390/ijerph17020637

Gilbert, J., & Lennox, C. (2019). Towards new development paradigms: the United Nations
Declaration on the Rights of Indigenous Peoples as a tool to support self-determined
development. The International Journal of Human Rights, 23(1-2), 104-124.
https://doi.org/10.1080/13642987.2018.1562921

Hammood, Y. M., Ismail, S. M., Prasad, K., Khasawneh, M. A., & Naeim, M. (2025).
Multigenerational resilience: A novel theory on the psychological transmission of resilience
and the role of culture and spirituality in indigenous communities: A narrative review. Asian
Journal of Psychiatry, 107, Artikel 104485. https://doi.org/10.1016/j.ajp.2025.104485

Jacoba, R. C. (2025). Sacred ties to ancestral land: Reclaiming indigenous practices in environmental
stewardship in the cordillera. Media: Jurnal Filsafat dan Teologi, 6(1), 1-30.
https://doi.org/10.53396/media.v6i1.519

Joy, F. (2020). The importance of the Sun symbol in the restoration of sdmi spiritual traditions and
healing practice. Religions, 11(6), 270. https://doi.org/10.3390/rel11060270

Kang, J., Martinez, C. M., & Johnson, C. (2021). Minimalism as a sustainable lifestyle: Its behavioral
representations and contributions to emotional well-being. Sustainable Production and
Consumption, 27(6), 802—813. https://doi.org/10.1016/j.spc.2021.02.001

King, P., Hodgetts, D., Rua, M., & Morgan, M. (2017). Disrupting being on an industrial scale:
Towards a theorization of Maori ways-of-being. Theory & Psychology, 27(6), 725-740.
https://doi.org/10.1177/0959354317733552

Kumar, A., Raj, S., & Kaushal, N. (2024). Impacts of modernization on the traditional life of the
Gaddi Tribe. [International Journal of Research and Reviews, 5(8), 3658-3663.
https://ijrpr.com/uploads/VSISSUES/IJRPR32537.pdf

Marques, B., Freeman, C., & Carter, L. (2021). Adapting traditional healing values and beliefs into
therapeutic cultural environments for health and well-being. Infernational Journal of
Environmental Research and Public Health, 19(1), Artikel 426.
https://doi.org/10.3390/ijerph19010426

273



Anugrah, Musa, Arifin, & Afandi

Mosquera-Guerrero, A., Martinez, J. R., Abril, D. Y., & Sotero, J. H. (2023). Project design and
development in indigenous communities: A literature review. Gestdo & Produgdo, 30, Artikel
€6022. https://doi.org/10.1590/1806-9649-2022v29¢6022

Mukhlis, Yetti, H., Despita, W. F., Yetri, A., & Wardiman, D. (2025). Resilience and cultural
adaptation of the Kerinci indigenous community: Navigating tradition in a modernizing
world.  Indigenous  Southeast  Asian  and  Ethnic  Studies, 1(1), 17-34.
https://doi.org/10.32678/iseaes.v1il.15

Nisa, K., Kaharuddin, Bahri, A. (2025). Implementasi dan makna tiga hukum adat di kajang ammatoa
Kabupaten Bulukumba, Sulawesi Selatan: Studi kajian sosiologi budaya. Indonesian
Research Journal on Education, 5(1), 208-216.

Nur, A. (2020). Interelasi masyarakat adat Kajang dan pola kehidupan modern. OSF Preprints.
https://doi.org/10.31219/0sf.i0/7wr5t

Posthumus, D. C. (2018). All my relatives: Exploring Lakota ontology, belief, and ritual. University
of Nebraska Press. https://doi.org/10.2307/j.ctvvndzk

Pranidhi, D., & Baliette, M. (2025). Indigenous knowledge: Inclusive environmental communication.
International Journal of Environmental Communication, 3(1), 34—46.

Saleh, A. A., Abdullah, S., Marissangan, H., Muthmainnah, A. N., & Sulvinajayanti, S. (2024).
Remodeling sustainable development pillar based on the Bugis local wisdom. Proceedings of
the World Conference on Governance and Social Sciences (WCGSS 2023): Advances in
Social Science, Education and Humanities Research, 214-228. https://doi.org/10.2991/978-
2-38476-236-1 23

Sartika, S., Kamaruddin, S. A., Adam, A., Thsan, A., & Samad, A. (2024). Existence of the indigenous
community Ammatoa Kajang. International Journal of Health, Economics, and Social
Sciences (IJHESS), 6(2), 514-520. https://doi.org/10.56338/ijhess.v6i2.5266

Sokk, V., Sihamoni, N., Sokha, K., & Samrin, H. (2024). Strategic adaptation and cultural resilience
in indigenous communities facing modernization pressures. Journal Social Humanity
Perspective, 2(1), 28-39. https://doi.org/10.71435/621423

Wan, J., Wee, L. H., Siau, C. S., & Wong, Y. H. (2025). Psychological well-being and its associated
factors among university students in Sichuan, China. Frontiers in Psychology, 16, Artikel

1473871. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2025.1473871

274



