
 
Jurnal Psikologi Ulayat: Indonesian Journal of Indigenous Psychology (2025), 12(2), 257–274 e-ISSN: 2580-1228 
DOI: 10.24854/jpu1289  p-ISSN: 2088-4230 
 

257 

Handling Editor: Made Diah Lestari, Faculty of Medicine, Universitas Udayana, Indonesia 
 

This open access article is licensed under Creative Commons Attribution License, which permits unrestricted use, 
distribution, and reproduction, provided the original work is properly cited. 

BUKAN SEKADAR BERTAHAN: MENAVIGASI NARASI 
KETAHANAN PSIKOSOSIAL SUKU KAJANG DI TENGAH 
MODERNISASI YANG HEGEMONIK  
 
Muhammad Rafli Anugrah, Nur Inayah Musa, Nurly Fatin Ramadhani Arifin, &  
Ichlas Nanang Afandi 

Program Studi Psikologi, Fakultas Kedokteran, Universitas Hasanuddin, Jl. Perintis Kemerdekaan Km. 10, Makassar, 90245, Indonesia 
 
Korespondensi: muhraflianugrahm@gmail.com 
 

NOT MERELY ENDURING: NAVIGATING THE NARRATIVES OF 
PSYCHOSOCIAL-RESILIENCE OF THE KAJANG AMID HEGEMONIC 
MODERNIZATION 

Manuscript type: Original Research 

 
Abstract  
This study examines the psychosocial resilience narratives of the indigenous Kajang community 
as a collective response to the hegemony of modernization. Using a multi-layered 
phenomenological approach, data were gathered through participatory observation, in-depth 
interviews, and literature review. The findings reveal that resilience is rooted in collective 
knowledge of the first Ammatoa, who foresaw modernization’s impact. Resilience manifests 
across three interwoven layers: personal (inner meaning-making and inner state), spiritual 
(belief in the sacredness of ancestral land), and communal (shared identity and values grounded 
in the Tallasa Kamase-Masea philosophy). The integration of these three layers serves as a 
reflective element that strengthens the Kajang community’s awareness and efforts to preserve 
their cultural heritage by decelerating value shifts amid the pressures of modernization. 
Globally, this research can open up opportunities or generate findings based on decolonizing 
psychology, allowing psychological concepts to genuinely emerge from the unique context of a 
given culture. 
 

Article history: 
Received 26 May 2025 
Received in revised form 6 August 2025 
Accepted 18 August 2025 
Available online 22 November 2025 
 
Keywords: 
hegemony 
Kajang community 
modernization 
psychosocial 
resilience 

 
 

Abstrak 
Penelitian ini mengkaji narasi ketahanan psikososial suku Kajang sebagai upaya kolektif dalam menghadapi 
hegemoni modernisasi. Dengan menggunakan pendekatan fenomenologi berlapis, data dikumpulkan melalaui 
observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan studi literatur. Temuan menunjukkan bahwa narasi ketahanan 
psikososial suku Kajang kuat ditopang melalui pengetahuan kolektif tentang Ammatoa pertama yang telah 
memprediksi akan datangnya modernisasi, sehingga diperlukan kesiapsiagaan untuk menghadapinya. Narasi-
narasi ketahanan psikososial yang terbentuk bukan hanya menjadi mekanisme bertahan, tetapi juga berperan 
sebagai refleksi eksistensial yang menyatu dalam tiga lapisan utama, yaitu personal menyangkut pemaknaan 
dan keadaan batiniah, spiritual menyangkut keyakinan akan kesakralan tanah leluhur, dan komunal menyangkut 
pengetahuan dan identitas kolektif yang termuat dalam falsafah Tallasa Kamase-Masea. Integrasi ketiga lapisan 
ini menjadi elemen reflektif yang memperkuat kesadaran suku Kajang untuk berupaya menjaga struktur sosial 
dan warisan leluhur dengan memperlambat pergeseran nilainya di tengah hegemoni modernisasi. Secara global, 
penelitian ini dapat membuka peluang atau temuan riset berbasis decolonizing psychology, sehingga konsep 
psikologi yang dapat hadir betul-betul bersumber dari konteks unik di suatu budaya. 
 

Kata Kunci: hegemoni; ketahanan; modernisasi; psikososial; suku Kajang
 

 

Dampak dan Implikasi dalam Konteks Ulayat 
 

Salah satu tantangan krusial dalam memelihara keberlanjutan budaya lokal di tengah arus modernisasi adalah tergerusnya nilai-nilai 
ulayat sebagai fondasi identitas kolektif dan ruang hidup sakral bagi masyarakat adat. Komunitas adat suku Kajang menyadari bahwa 
modernisasi sepenuhnya tidak dapat dihindari, sehingga mereka melakukan serangkaian upaya untuk mempertahankan eksistensinya. 
Penelitian ini bermaksud menggali narasi-narasi ketahanan psikososial suku Kajang sebagai upaya kolektif dalam menghadapi 
hegemoni modernisasi. Temuan menunjukkan bahwa ketahanan psikososial suku Kajang dibangun melalui tiga lapisan utama, yaitu 
personal, spiritual, dan komunal yang terintegrasi secara holistik dalam pemaknaan individual, praktik budaya, spiritualitas, dan relasi 
sosial yang menyatu dalam sistem komunal. Ketiga lapisan ini memperluas model resiliensi yang umumnya bersifat individualistis 
dan psikologis dalam literatur Barat, serta menunjukkan bahwa pemulihan dan kesejahteraan dapat difasilitasi melalui ritual kolektif, 
keterhubungan dengan alam, dan etika spiritual yang cenderung diabaikan oleh paradigma klinis modern. 

 



Anugrah, Musa, Arifin, & Afandi 

 

258 

PENDAHULUAN 
 

Masyarakat dunia tengah hidup di era antroposen yang mana tindakan manusia telah menjadi 

pendorong utama atas perubahan-perubahan yang terjadi di dunia, salah satunya perkembangan arus 

modernisasi. Bentuk modernisasi seperti infrastruktur, ekonomi, dan teknologi membawa perubahan 

besar terhadap struktur sosial di masyarakat, termasuk dalam tatanan komunitas adat yang hidup 

dengan sistem nilai dan pola-pola komunal (Sokk dkk., 2024). Berbagai studi membuktikan 

modernisasi diposisikan sebagai faktor transformasi struktural yang rentan meminggirkan nilai-nilai 

kearifan lokal dan mempercepat pergeseran budaya yang bersifat homogen (Dewi & Wikrama, 2023; 

Saleh dkk., 2024). Dalam beberapa dekade terakhir, komunitas adat menghadapi tantangan dalam 

ruang hidup, perubahan orientasi ekonomi, serta tekanan terhadap sistem keyakinan, nilai-nilai, dan 

praktik sosial akibat pola perkembangan modernisasi yang cenderung top-down dan berbasis 

paradigma dominasi (Mosquera-Guerrero dkk., 2023).  

Modernisasi tidak hanya dipahami sebagai kemajuan teknologi atau pembangunan fisik, tetapi 

juga sebagai bentuk hegemoni struktural dan kultural yang bekerja melalui kebijakan negara, 

penetrasi pasar, dan internalisasi nilai-nilai eksternal (Abas dkk., 2022). Modernisasi yang terjadi 

mendesak komunitas adat untuk menyesuaikan diri dengan sistem sosial dominan yang sering kali 

mengabaikan pola-pola, nilai-nilai, dan filosofi kehidupan yang penuh kearifan lokal (Angkasawati, 

2024). Proses ini menjelma menjadi kekuatan hegemonik yang menciptakan tekanan terhadap konflik 

identitas dan psikososial, sehingga mengancam daya lenting budaya lokal dalam mempertahankan 

jati diri kolektifnya (Gilbert & Lennox, 2019).  

Masyarakat adat sering diidentifikasi sebagai populasi rentan terhadap dampak perubahan 

zaman, tetapi pemosisian ini meminggirkan keragaman cara masyarakat adat dalam menafsirkan dan 

merespons perubahan lingkungan, serta dapat digunakan dalam melegitimasi intervensi dan kontrol 

dari pihak eksternal (Ford dkk., 2020). Hal tersebut juga didukung oleh berbagai riset yang 

menemukan bahwa banyak masyarakat adat justru memiliki ketahanan signifikan dan secara aktif 

beradaptasi dengan perubahan zaman melalui berbagai mekanisme kehidupan (Sokk dkk., 2024; 

Dwivedi, 2025). Sebagai contoh, masyarakat adat Maori mempertahankan kearifan lokalnya dengan 

melestarikan pengetahuan tradisional dan praktik budaya melalui komunitas pedesaan, sehingga 

generasi muda mampu memaknai, merefleksikan, dan mempertahankan praktik serta ritual adat di 

tengah industrialisasi yang homogen (King dkk., 2017). 

Terdapat juga satu suku di Indonesia yang menunjukkan pola serupa, yakni masyarakat adat 

suku Kajang. Suku Kajang adalah komunitas adat yang mendiami Desa Tanah Toa, Kabupaten 



Jurnal Psikologi Ulayat: Indonesian Journal of Indigenous Psychology (2025), 12(2), 257–274 

 

259 

Bulukumba, Provinsi Sulawesi Selatan, yang dikenal luas karena komitmennya dalam 

mempertahankan nilai-nilai yang mengajarkan kesederhanaan, harmoni ekologis, dan spiritual 

berbasis kosmologi leluhur (Sartika dkk., 2024). Dalam menghadapi ekspansi modernisasi, seperti 

pembangunan jalanan, masuknya teknologi, maupun kebijakan pariwisata yang rentan akan 

eksploitasi sumber daya (Dam-Lam & Gasparatos, 2023), suku Kajang menghadapinya dengan 

penerapan falsafah Tallasa Kamase-Masea. Falsafah ini berperan sebagai kearifan leluhur dalam 

mengarahkan masyarakat untuk hidup seimbang dan tidak berlebihan yang selaras dengan alam, 

sehingga tercapai keseimbangan antara manusia, alam semesta, dan spiritualitas (Nur, 2020). 

Masyarakat adat suku Kajang menggunakan prinsip ini sebagai panduan hidup bersama yang 

mengatur hubungan sosial, adat istiadat, keberlangsungan hidup, serta pengelolaan sumber daya alam 

yang lestari (Sartika dkk., 2024). 

Masyarakat adat suku Kajang bertahan dengan pola kehidupan sederhana dengan menolak 

listrik, kendaraan bermotor, alas kaki, dan intervensi luar di wilayah adat Kajang Dalam sebagai 

bentuk resistensi simbolik (Nisa dkk., 2025). Kekhawatiran akan paparan intens dari pihak eksternal 

tentunya dapat mengancam nilai-nilai psikososial, seperti solidaritas komunal, penghormatan 

terhadap tanah leluhur, dan spiritual ekologis utamanya pada masyarakat adat (Kumar dkk., 2024). 

Oleh sebab itu, pengkajian resistensi masyarakat adat suku Kajang menjadi urgen untuk diperhatikan.  

Sebagai upaya dalam mempertahankan kearifan lokal yang diwariskan secara turun-temurun, 

masyarakat adat melakukan berbagai upaya kolektif, begitu pun suku Kajang yang dikenal dengan 

narasi ketahanan psikososial (Sartika dkk., 2024). Dalam konteks ini, narasi ketahanan psikososial 

masyarakat adat tidak hanya terjadi pada aspek individual, tetapi juga berakar pada konstruksi 

kolektif yang terjalin dalam jaringan relasi sosial, narasi adat, dan nilai-nilai komunal yang 

diwariskan lintas generasi (Dudgeon dkk., 2021). Studi membuktikan bahwa narasi ketahanan 

tersebut umumnya diekspresikan melalui pemaknaan terhadap nilai luhur, praktik dan ritus budaya, 

narasi leluhur, maupun pola kehidupan sehari-hari yang memperkuat identitas, solidaritas, serta 

ketahanan psikologis (Carrier dkk., 2022; Hammood dkk., 2025). Suku Kajang secara khas 

menunjukkan model ketahanan kolektif dari prinsip hidup Tallasa Kamase-Masea yang tidak hanya 

mengatur perilaku etis dan ekologis, tetapi juga menjadi sumber keseimbangan psikologis dan 

eksistensial. Prinsip tersebut merupakan bagian resistensi epistemik terhadap narasi tunggal 

modernitas, sehingga dekolonisasi psikologi (decolonizing psychology) yang bertujuan memahami 

sistem nilai masyarakat adat dari sudut pandang dan cara hidup mereka sendiri menjadi kerangka 

utama untuk merekonstruksi lokal sentris dalam riset ini (King dkk., 2017). Di sisi lain, ancaman dari 

pihak eksternal, seperti tekanan pembangunan, kebijakan pemerintah yang tidak kontekstual, serta 



Anugrah, Musa, Arifin, & Afandi 

 

260 

gempuran nilai-nilai konsumtif modern mulai menguji daya tahan budaya dan psikososial masyarakat 

adat dewasa ini (Mukhlis dkk., 2025). 

Kajian ilmiah tentang ketahanan psikososial komunitas adat seperti dalam bentuk narasi, 

pemaknaan terhadap nilai-nilai budaya, dan pengalaman budaya khususnya pada suku Kajang masih 

sangat terbatas, utamanya dalam memahami dinamika personal, komunal, dan spiritual. Meski 

demikian, pemahaman tentang upaya suku Kajang dalam mempertahankan nilai, makna hidup, dan 

identitas kolektifnya di tengah hegemoni modernisasi penting untuk dilakukan. Studi membuktikan 

bahwa ketika masyarakat berasal dari tatanan kultur yang berbeda, maka upaya kolektif dalam 

mempertahankan nilai luhurnya akan berbeda pula (Banda dkk., 2024). Oleh karena itu, penelitian 

ini dilakukan untuk menggali narasi-narasi ketahanan psikososial suku Kajang sebagai upaya kolektif 

dalam menghadapi hegemoni modernisasi, sehingga dapat merekognisi dan menjadi refleksi dalam 

memahami daya dan upaya bagi komunitas adat dalam mempertahankan nilai luhur kearifan 

lokalnya.  
 

METODE 
 

Partisipan 

Penelitian ini melibatkan delapan partisipan yang terdiri dari tetua adat, masyarakat adat, dan 

tokoh pemuda suku Kajang, sebagaimana pada Tabel 1.  

 
Tabel 1.  
Profil Partisipan 

No. Partisipan Peran Teknik Penentuan 
1 P.1 Tokoh Pemuda Suku Kajang Judgement Sampling 
2 P.2 Tetua Adat Suku Kajang 
3 P.3 Masyarakat Adat Suku Kajang 
4 P.4 Masyarakt Adat Suku Kajang Snowball Sampling 
5 P.5 Tokoh Pemuda Suku Kajang 
6 P.6 Masyarakat Adat Suku Kajang 
7 P.7 Tetua Adat Suku Kajang 
8 P.8 Tetua Adat Suku Kajang 

 
Partisipan dipilih melalui kombinasi dua teknik, yaitu judgement sampling dan snowball 

sampling. Strategi ini dilakukan untuk menjamin kualitas dan keabsahan data dengan melibatkan 

individu-individu yang memiliki pemahaman mendalam terkait isu yang dikaji. Tiga partisipan awal 

(P.1, P.2, dan P.3) dipilih menggunakan judgement sampling dengan mempertimbangkan 

kemampuan partisipan dalam menjelaskan pemaknaan, konteks budaya, dan praktik komunitas adat 

suku Kajang secara komprehensif. Rekomendasi dari P.1 kemudian mengarahkan pada tiga partisipan 

tambahan, yaitu P.4, P.5, dan P.6. Kemudian atas saran dari P.3, diperoleh dua partisipan lainnya, 



Jurnal Psikologi Ulayat: Indonesian Journal of Indigenous Psychology (2025), 12(2), 257–274 

 

261 

yaitu P.7 dan P.8. Kelima partisipan tersebut dipilih melalui snowball sampling atas petunjuk 

partisipan sebelumnya karena memiliki pengalaman dan wawasan yang relevan dalam memperkaya 

data serta memperkuat kualitas temuan kualitatif yang dihasilkan. 

 
Desain 

Penelitian dilaksanakan di Desa Tanah Toa, Kabupaten Bulukumba, Provinsi Sulawesi 

Selatan dengan pendekatan fenomenologi berlapis (multi-layered phenomenology) sebagai metode 

kualitatif (Dahal, 2022). Metode tersebut merupakan bentuk fenomenologi yang memungkinkan 

eksplorasi makna tidak hanya dari perspektif personal, tetapi juga dalam kerangka sistem sosial yang 

lebih luas, seperti komunitas, spiritual, ataupun budaya (Dahal, 2022). Pendekatan ini dipilih sebab 

sejalan dengan maksud dan tujuan penelitian, yaitu untuk menavigasi narasi-narasi ketahanan 

psikososial suku Kajang.  

 
Prosedur 

Pelaksanaan penelitian diawali dengan kegiatan survei lapangan untuk memperoleh gambaran 

menyeluruh terkait sosio-kultural serta dinamika perilaku kolektif suku Kajang dalam merespons 

perubahan sosial. Fokus utama dalam tahap ini adalah untuk mengidentifikasi bentuk-bentuk 

ketahanan psikososial yang muncul dalam praktik kehidupan sehari-hari, seperti daya lenting 

spiritual, nilai-nilai komunal, serta narasi-narasi kolektif dalam mempertahankan identitas budaya di 

kehidupan sehari-hari. Berdasarkan hasil wawancara dan observasi pra-riset, disusun panduan 

wawancara yang bertujuan untuk menggali secara mendalam narasi-narasi ketahanan tersebut.  

Wawancara mendalam semi-terstruktur dilakukan untuk mengeksplorasi narasi-narasi 

ketahanan psikososial yang hidup dalam komunitas adat suku Kajang. Penelitian ini juga dilengkapi 

dengan observasi partisipatif, di mana peneliti membaur dan terlibat langsung dalam kehidupan 

sehari-hari masyarakat adat, termasuk aktivitas rutin dan percakapan informal di ruang-ruang 

komunal. Observasi ini memungkinkan peneliti menangkap dinamika ketahanan yang tidak selalu 

terungkap dan terjelaskan dengan baik dalam wawancara, seperti praktik solidaritas, strategi adaptasi 

kolektif, serta ekspresi simbolik yang mencerminkan upaya mempertahankan identitas dan nilai 

bersama. Pendekatan partisipatif ini tidak hanya memperkaya pemahaman terhadap makna yang 

dikonstruksi secara komunal, tetapi membuka ruang refleksi mendalam tentang upaya kolektif 

masyarakat dalam mengartikulasi bentuk-bentuk simbolik perubahan sosial di tengah hegemoni 

modernisasi. Maka dari itu, untuk menghindari bias interpretatif, penelitian ini dilengkapi refleksi 

etik-emik melalui pendekatan penangguhan prasangka (bracketing; epoche) guna menjaga 



Anugrah, Musa, Arifin, & Afandi 

 

262 

keseimbangan antara pemahaman lokal dari dalam (emic) dan analisis ilmiah dari luar (etic; Dahal, 

2022).  

Keabsahan data kualitatif dalam penelitian ini menggunakan uji kredibilitas dan uji 

dependabilitas. Untuk mencapai kredibilitas, peneliti menggunakan dua triangulasi, yaitu triangulasi 

peneliti dan triangulasi sumber. Triangulasi peneliti merupakan prosedur penelitian yang melibatkan 

dua atau lebih peneliti dalam proses koding dan interpretasi yang dalam hal ini dilakukan oleh tim 

peneliti, sementara triangulasi sumber merupakan prosedur membandingkan data dari beragam 

partisipan relevan (Creswell & Poth, 2018), yang dilengkapi dengan member-checking dan refleksi 

bersama tokoh adat untuk menjamin akurasi makna dari perspektif lokal.  

Kemudian, uji dependabilitas dilakukan untuk menjamin konsistensi proses penelitian melalui 

pengecekan secara berulang terhadap transkrip wawancara dan proses analisis. Untuk mencapainya, 

peneliti mengembangkan panduan wawancara secara sistematis yang divalidasi melalui penilaian 

sejawat, serta dilakukan verifikasi silang antara data mentah dan sistem koding tematik untuk 

mencegah penyimpangan makna (Creswell & Poth, 2018). Data hasil wawancara dianalisis dengan 

bantuan perangkat lunak Max-QDA® dengan pendekatan pengodean tematik. Hasil analisis disusun 

dalam bentuk matriks yang merepresentasikan tema-tema utama dan subtema terkait narasi ketahanan 

psikososial dan strategi kolektif. Dengan demikian, hasil akhir riset ini berupa simpulan yang bersifat 

reflektif, analitik, dan kontekstual. 

 

Teknik Analisis 

Proses analisis data tidak hanya memahami pengalaman individu (lapisan personal), tetapi 

juga berupaya memetakan dinamika sosial-komunal yang membentuk dan memengaruhi ketahanan 

psikososial suku Kajang (lapisan komunal) serta sistem kepercayaan spiritual-ekologis yang 

mengelilingi pengalaman individu (lapisan spiritual). Lapisan-lapisan ini akan dikaji melalui 

fenomenologi berlapis (multi-layered phenomenology). Lapisan personal digali melalui analisis 

fenomenologis interpretatif dengan menelusuri makna dan narasi individu mengenai ketahanan, 

penyesuaian diri, dan strategi dalam aktivitas sehari-hari. Sementara itu, lapisan komunal dan 

spiritual akan dianalisis secara kontekstual melalui narasi adat, praktik kolektif, serta simbol dan ritus 

budaya yang membentuk realitas ketahanan kolektif suku Kajang. Analisis data dilakukan secara 

bertahap dan berbasis data yang dimulai dengan pembacaan transkrip wawancara secara menyeluruh 

dan pengidentifikasian tema-tema yang muncul secara alami dari pengalaman partisipan. Tema-tema 

tersebut kemudian diorganisasikan ke dalam tema emergen dan tema superordinat (subtema) yang 

dikaji secara reflektif untuk ditarik ke dalam struktur makna yang lebih luas. Hasil akhir dari analisis 



Jurnal Psikologi Ulayat: Indonesian Journal of Indigenous Psychology (2025), 12(2), 257–274 

 

263 

ini dirumuskan dalam bentuk tema-tema kunci (tema induk) yang mencerminkan narasi ketahanan 

psikososial suku Kajang, sekaligus menjadi refleksi tentang upaya kolektif masyarakat lokal dalam 

menghadapi perubahan sosial yang hegemonik.  

 
HASIL 

 
Dalam upaya memahami bagaimana suku Kajang membentuk ketahanan psikososial sebagai 

respons kolektif terhadap dinamika perubahan sosial akibat hegemoni modernisasi, dilakukan analisis 

tematik berbasis fenomenologi berlapis (multi-layered phenomenology). Analisis yang dilakukan 

tidak hanya menggali pengalaman subjektif individu (lapisan personal), tetapi juga memperhitungkan 

identitas kolektif yang membentuknya (lapisan komunal), serta dimensi spiritualitas yang terintegrasi 

dalam kosmologi hidup suku Kajang (lapisan spiritual). Interaksi ketiganya membentuk narasi-narasi 

ketahanan yang bersumber dari pengetahuan budaya dan pengalaman budaya.  

Temuan dalam riset diklasifikasikan ke dalam dua tema induk, yakni pengetahuan dan 

pengalaman budaya, yang masing-masing mencakup beberapa subtema beserta fungsi 

psikososialnya. Klasifikasi tersebut disajikan dalam temuan yang sistematis dalam Tabel 2.  
 

Tabel 2.  
Hasil Analisis Tema dan Subtema 
Tema Induk Subtema Fungsi Psikososial Lapisan Analisis 
Pengetahuan 
budaya 

Narasi ketahanan 
kolektif 

Menguatkan identitas komunal dan solidaritas sosial 
dalam menghadapi tekanan eksternal 

Personal & 
Komunal 

Simbol dan praktik Menjaga batas budaya dan memperkuat kesadaran 
kolektif akan jati diri, sehingga menjadi sumber daya 
komunitas 

Komunal 

Spiritualitas dan 
relasi ekologis-
kosmologis 

Memberikan makna eksistensi dan kontrol terhadap 
perubahan melalui nilai sakral 

Spiritual, 
Personal, & 
Komunal 

Pengalaman 
budaya 

Strategi resistensi 
dan adaptasi nilai 

Menumbuhkan ketahanan (resiliensi) dengan seleksi 
nilai yang kontekstual 

Komunal 

Rasa keterikatan 
identitas dan 
komunitas 

Meningkatkan kesejahteraan psikologis melalui rasa 
memiliki dan kebanggaan akan nilai kearifan lokal 

Personal & 
Komunal 

Pelibatan dalam 
ritual dan larangan 
sosial 

Membentuk pengalaman hidup yang bermakna dan 
memperkuat keberlanjutan budaya 

Personal & 
Spiritual 

Kedamaian batiniah Menjaga keseimbangan kesejahteraan psikologis Personal 
 
Melalui kategorisasi tema dan subtema pada Tabel 2, terlihat bahwa narasi ketahanan 

psikososial suku Kajang tidak lahir dalam ruang hampa yang pasif, tetapi dibentuk dan dirawat dalam 

jaringan makna yang menghubungkan nilai kolektif, praktik budaya, dan pengalaman spiritual yang 

melekat dalam ritual maupun relasi ekologis dalam membentuk individu yang utuh. 
“Modernisasi termasuk pembangunan itu sudah bertahun-tahunmi diprediksi Ammatoa 
pertama, kalo ada masanya Kajang dapat hilang maka berusahaki atasi pergeserannya ketika 



Anugrah, Musa, Arifin, & Afandi 

 

264 

empat hal tidak diatasi, itu rumah yang berjalan ato mobil, sumber api sama ato listrik, bisaki 
bicara sama orang pulau lain ato hp, sama kalau ada ular hitam panjang yang tidak boleh 
ketemu ekornya ato jalan raya masuk.” (P.5) 

 
Melalui transkrip di atas, terlihat bahwa suku Kajang memiliki pengetahuan turun-temurun akan 

datangnya hegemoni modernisasi sejak puluhan tahun silam. Partisipan lain juga menambahkan, 

“Sebenarnya di sini kami bukan mempertahankan budaya, karena sekalipun bagaimana kuat dalam 

mempertahankan budaya, setengah mati juga. kami hanya memperlambat pergeseran” (P.8), serta 

“Bukan anti-teknologi, tapi Tallasa Kamase-Masea itu lebih mi dari segalanya yang ada di muka 

bumi secara materi supaya hidup bisaki aktual sebab manusia sekarang itu banyak sekali gairahnya, 

tapi kalo merenungi kehidupan kurang sekali” (P.7).  

Oleh karena itu, suku Kajang telah mengetahui bahwa dalam menghadapi hegemoni 

modernisasi, seperti pembangunan rumah layak huni yang digaungkan oleh pemerintah, akses listrik, 

jalan raya, kendaraan, maupun alat komunikasi, komunitas adat suku Kajang perlu memperlambat 

pergeseran nilai-nilai dalam falsafah Tallasa Kamase-Masea. Hal ini dilakukan bukan karena 

komunitas adat suku Kajang anti-teknologi, tetapi meyakini bahwa Tallasa Kamase-Masea 

merupakan pola hidup yang paling ideal untuk mengaktualisasi hidup secara seimbang dan 

memperbanyak perenungan atau refleksi atas kehidupan yang sementara ini. Pengetahuan kolektif 

tersebut membentuk keyakinan kuat akan falsafah Tallasa Kamase-Masea, sehingga menjadi narasi 

ketahanan psikososial utama yang ditandai dengan masih bertahannya eksistensi suku Kajang yang 

bersifat komunal, baik secara praktikal maupun nilai-nilai.  

 
Pengetahuan Budaya 

Pada riset ini ditemukan tema pengetahuan budaya yang terdiri atas tiga subtema, yaitu narasi 

ketahanan kolektif, simbol dan praktik, serta spiritualitas dan relasi ekologis-kosmologis. Tema ini 

menunjukkan upaya komunitas adat suku Kajang dalam membangun serta memelihara identitas 

kolektifnya sebagai bentuk ketahanan atas tekanan eksternal modernisasi. Suku Kajang memiliki 

sistem nilai yang dijaga ketat melalui pesan leluhur (pasang) dan struktur adat, salah satunya adalah 

falsafah Tallasa Kamase-Masea. Sebuah filosofi hidup sederhana sebagai bentuk ketahanan kolektif. 

Sebagaimana pernyataan partisipan, “Kenapa orang Kajang memilih hidup sederhana? Karena 

orang Kajang meyakini itu adalah alternatif kehidupan, jika dijalankan nda rempong, nda rumit 

karena kita itu yakin kalo tidak ada kebahagiaan abadi kecuali bagi orang yang pandai bersyukur” 

(P.1). Pemaknaan ini menunjukkan bahwa kesederhanaan tidak semata-mata aturan adat, melainkan 

bentuk latihan batin sebagai jalan menuju kebijaksanaan dan keterhubungan dengan Tuhan dan 

semesta. Keyakinan hidup komunal dan sederhana merupakan bentuk perlindungan rohani dari dunia 



Jurnal Psikologi Ulayat: Indonesian Journal of Indigenous Psychology (2025), 12(2), 257–274 

 

265 

yang materialistis, sebagaimana pernyataan, “Kalau Kajang juga modern, nah mauki’ komunal 

layaknya yang dulu, dimanami lagi? Kampung itu tempat berlindung terakhir” (P.8). 

Ketahanan tersebut juga diimplementasikan dalam pelaksanaan kajian rutin yang diagendakan 

setiap malam Jumat atau Senin dalam rangka mempersamakan persepsi dan pendapat antarpemangku 

adat dengan masyarakat terkait budaya, nilai, dan pasang yang terdapat dalam falsafah Tallasa 

Kamase-Masea, seperti “Di sini selalu diadakan kajian rutin dan musyawarah tiap malam jumat, 

senin. Kalau nda sempatki’ malam jumat, seninpi atau boleh jadi dua-duanya di satu minggu itu. 

Kajian rutin agar sama semua ini pengetahuan ta tentang adat dan nilainya” (P.3). Prinsip ini juga 

termanifestasi dalam struktur sosial yang egaliter, seperti “Ammatoa menduduki jabatan tertinggi, 

tapi harus sama rendah dan berdiri sama tinggi” (P.2). Narasi ketahanan psikososial juga dilakukan 

melalui upaya pelestarian penutur asli dengan mengajarkan dan membiasakan interaksi sosial 

menggunakan Bahasa Konjo, seperti “Bahasa itu untuk saling tau, jadi supaya kita tidak hilang 

semua di sini pake bahasa konjo, anak-anak juga pake” (P.6).  

Simbolisme budaya suku Kajang terwujud dalam lima prinsip Tallasa Kamase-Masea, yaitu 

berbicara, duduk, berjalan, berpakaian, dan membangun rumah dalam kesederhanaan (tidak 

berlebihan). 

 
“Kita hidup sesuai dengan pasang, kalau bicara harus sederhana tidak boleh bahasa kasar, 
kalau duduk harus sama rendah dan tinggi. Jalan juga tidak boleh ada keangkuhan, bajunya 
orang Kajang hanya dua warna, gelap dan terang. Gelap untuk malam, terang untuk siang 
karena hanya itu dua waktu yang terus berganti. Sama kalo bangun rumah tidak boleh 
berlebihan, itu antara 16 atau 20 tiang.” (P.3). 
 

Praktik ini juga dilestarikan melalui pengetahuan dasar akan sanksi dan hukuman ketika melanggar, 

seperti “Kita semua sudah tau kalau misalkan saya bicara kasar, saya bisa kena denda yang harus 

dibayar karena berarti saya tidak pake sarung di mulutku” (P.1). Aturan tersebut tidak menjadi 

beban, tetapi alat pengendalian dan pembentukan moral sebagaimana keyakinan yang menyamakan 

mulut yang berkata kasar sebagai mulut yang “tidak berpakaian”, metafora untuk hilangnya 

kesadaran etis.  

Pengetahuan dan keyakinan spiritualitas suku Kajang menyatu dengan ekologi dan kosmos, 

seperti tanah yang dianggap sebagai ibu kandung, rumah yang menghadap ke arah matahari terbenam 

(barat), simbolisme menuju kematian, dan kesadaran spiritual. Sebagaimana pernyataan partisipan, 

“Tanah ini ibu kandung, kita darinya dan ke sana kembali. Rumah menghadap ke barat supaya sadar 

kita akan kematian” (P.4). Selain itu, dimanifestasikan pula dalam praktik dan ritual spiritual seperti 

ketika batin merasakan kerinduan akan kedekatan dengan Zat Maha Kuasa, sebagaimana pernyataan, 



Anugrah, Musa, Arifin, & Afandi 

 

266 

“Dilakukan ritual untuk mengobati rasa rindu dengan Tuhan. Ammatoa memimpin masyarakat adat 

seperti diplomasi antara masyarakat dan Tuhan” (P.6), “Ritual ini bukan cuma ketika rindu dengan 

Tuhan, tetapi juga pengobatan spiritual. Banyak orang sakit pulang untuk itu” (P.3).  
 

Pengalaman Budaya  

Pada riset ini juga ditemukan tema pengalaman budaya yang terdiri atas empat subtema, yaitu 

strategi resisten dan adaptasi nilai, rasa keterikatan identitas dan komunitas, pelibatan dalam ritual 

dan larangan sosial, serta kedamaian batiniah. Tema ini merefleksikan upaya suku Kajang dalam 

mengalami, menghayati, dan menafsirkan nilai-nilai kearifan lokalnya dalam konteks pemaknaan, 

keseharian, ritual, serta relasi dengan lingkungan sosial dan ekologisnya. Suku Kajang tidak bersifat 

rigid dalam menghadapi modernisasi, tetapi berupaya agar prosesnya dapat diperlambat secara 

kontekstual. Strategi utama yang dilakukan bukanlah menolak perubahan, melainkan memperlambat 

pergeseran budaya agar tetap terkendali melalui adaptasi, seperti “Kami itu tidak bisa pertahankan 

budaya secara abadi, tapi bisa diperlambat pergeserannya itu yang kami lakukan” (P.2), “Pasang 

itu bukan aturan kaku, tapi petunjuk hidup. Kalau nda dipahami dan dijalankan, hilang jati diri kita” 

(P.1). Manifestasinya terlihat ketika menghadapi pandemi COVID-19 yang memaksa penggunaan 

teknologi, adaptasi dilakukan oleh suku Kajang tanpa kehilangan esensi nilai-nilai inti. Sebagaimana 

pernyataan partisipan, “Pas Corona itu, Ammatoa juga bingung, kalau larangki pakai HP, anak-

anaknya sendiri yang bodoh karena tidak sekolah nanti. Jadi terpaksa dipakai disesuaikan dengan 

kondisi” (P.8). 

Identitas suku Kajang sangat kuat terikat pada nilai budayanya. Ditandai dengan mobilitas 

komunitas, keterlibatan pemuda, dan strategi regenerasi nilai-nilai luhur. Sebagaimana pernyataan 

berikut, “Saya jaga pintu gerbang, bikin kelompok anak muda untuk cerita tantang pasang supaya 

anak-anak pewaris tetap tau siapa dirinya” (P.1), “Kalau merantau sampai ke negri China pun, 

jangan lupa jalan pulang kampung ta’ karena kampung tempat pelarian terakhir dan terbaik” (P.6). 

Identitas kolektif tersebut mengantarkan suku Kajang kepada pemaknaan hidup bahwa untuk mencari 

ketenangan batin, maka kampung dan tanah leluhur merupakan tempat terbaik, sehingga itu menjadi 

alasan personal yang terkoneksi satu sama lain dalam menjaga budaya lokal, seperti: 

 
“Sekarang orang banyak ke kota cari uang, tapi pulang ke kampung untuk tenang. Di sini 
memang tidak ada mall, tapi ada rasa damai. Saya pikir, mungkin dunia butuh belajar dari 
cara kami hidup. Tidak semua yang maju itu baik, kadang yang pelan justru lebih dalam.” 
(P.7) 
 



Jurnal Psikologi Ulayat: Indonesian Journal of Indigenous Psychology (2025), 12(2), 257–274 

 

267 

Keterlibatan ini pun dituangkan oleh pemuda suku Kajang pada keteguhan untuk mengemban 

peran dan tanggung jawab di wilayah adat agar menjadi penggerak di kelompok pemuda, sehingga 

nilai-nilai dapat diwariskan ke anak cucu. Sebagaimana pernyataan, “Saya rela menghabiskan waktu 

dan tenagaku menjaga gerbang adat, meskipun ada tuntutan sosial lain karena ini persoalan 

kampung, ini persoalan kemuliaan. Saya rangkul anak muda lainnya agar ini nilai diketahui anak 

cucu” (P.4). Selain itu, upaya untuk menjaga kearifan lokal dilakukan dengan solidaritas kolektif 

sehingga masyarakat memiliki keterikatan identitas dengan komunitasnya, seperti pernyataan “Di 

masyarakat, nda mungkin satu orang bisa menjaga lahan adat dan nilai-nilai harus sama-sama 

makanya ada sampai sekarang” (P.6).  

Transmisi nilai tersebut juga dilakukan dari struktur keluarga hingga ke lembaga adat. 

Edukasi nilai dilakukan secara situasional dan responsif. Sebagaimana pernyataan berikut, “Orang 

tuaku itu selalu kasi ingat kalau cukupmi 15 tahun umurmu, tula’i. Artinya cari ilmu untuk tau siapa 

dirimu, di mana kampungmu, dan kemana akan kembali” (P.3), “Pemerintah adat itu selalu 

melakukan musyawarah, bapak-bapak dikumpul, diingatkan untuk ajar anak-anaknya selalu” (P.5). 

Pembangunan rumah yang menghadap ke arah matahari terbenam (barat) merupakan bentuk 

manifestasi spiritual (kosmologis) dan juga refleksi atas kefanaan hidup yang menjadi ketahanan 

simbolik. Sebagaimana pernyataan partisipan, “Kita bangun rumah menghadap ke arah matahari 

terbenam karena yakin itu arah datangnya rejeki, juga supaya kita menjalankan hidup nda terlalu 

mengurusi percekcokan duniawi yang nanti akan ditinggal semua” (P.1).  

Ketahanan psikososial suku Kajang hingga kini juga dipengaruhi kuat atas keberadaan 

struktur adat yang jelas dalam menjalankan peran dan tanggung jawab, pemberlakuan sanksi adat 

yang ketat, keyakinan spiritualitas atas tanah leluhur, serta pemaknaan masyarakat adat dalam 

menjalankan aturan adat. Aspek-aspek tersebut menjadi hal penting yang mengelilingi identitas dan 

pengalaman budaya suku Kajang. Sebagaimana pernyataan berikut: “Kalau orang langgar aturan 

adat, ambil kayu besar tanpa izin dikena denda, kalau misalnya melawan dendanya jadi dua kali 

lipat, kalau tidak bayar, dipindahkan keluar kampung.” (P.4), “Tanah ini ibu kandung. Kita dari 

tanah dan kembali ke tanah. Makanya nda boleh pake alas kaki di dalam Kajang, karena berjalan di 

atas tanah itu bagian dari penghormatan dan penyatuan dengan leluhur.” (P.6), 
 
“Di sini semua adami bagian masing-masing. 26 orang di pemerintah adat, ada urusan 
keagamaan, pertahanan, hubungan luar kajang, dan lain-lain. Ammatoa itu pucuknya, 
keputusan adat datangnya disana. Karena adanya struktur adat yang jelas makanya praktek 
dan nilainya itu na tau semua masyarakat.” (P.7) 

 



Anugrah, Musa, Arifin, & Afandi 

 

268 

“Saya ini bukan hanya jaga pintu gerbang, tapi jaga aturan, jaga warisan. Karena kalau 
bukan kita yang paham dan patuh aturan, siapa lagi? Pasang itu jangan hanya dilihat sebagai 
aturan, tetapi petunjuk hidup untuk dimaknai. Kalau nda dipahami dan dijalankan, hilang jati 
diri.” (P.1) 
 
Temuan-temuan tersebut menunjukkan bahwa ketahanan psikososial suku Kajang dilakukan 

secara holistik yang tak terfragmentasi, dibentuk oleh pemaknaan individual serta sistem komunal 

yang tertanam dalam praktik budaya, spiritualitas, dan relasi sosial. Narasi-narasi tersebut 

merefleksikan upaya komunitas dalam memaknai keberlangsungan hidup secara kolektif melalui 

resistensi simbolik dan spiritual, penguatan identitas, serta adaptasi nilai yang kontekstual. Maka dari 

itu, narasi-narasi ini bukan hanya menjadi mekanisme bertahan, tetapi juga bentuk refleksi makna 

sebagai upaya kolektif secara aktif dalam menegosiasikan posisi suku Kajang di tengah modernisasi 

yang hegemonik.  
 

DISKUSI 
 
Narasi ketahanan psikososial sesungguhnya bukanlah tindakan spontan, melainkan proses 

panjang yang membutuhkan upaya kolektif dari tatanan masyarakat, hingga menjadi refleksi dan 

pemaknaan dari individu untuk bertahan dengan identitas sosial yang telah dimilikinya di tengah 

tekanan eksternal (Mukhlis dkk., 2025). Salah satu narasi penting yang memperkuat ketahanan 

psikososial suku Kajang adalah pengetahuan komunitas tentang ramalan Ammatoa pertama yang 

memprediksi akan datangnya perubahan besar dalam kehidupan melalui modernisasi. Keyakinan ini 

tidak hanya menjadi bagian dari narasi kolektif, tetapi menjadi bentuk strategi aktif dalam 

mempersiapkan diri terhadap perubahan dengan memperlambat proses pergeseran nilai. Pola tersebut 

sejalan dengan konsep pengetahuan leluhur yang digunakan oleh kelompok dalam mempersiapkan 

diri secara psikologis, emosional, dan praktis sebelum terjadi peristiwa penuh tekanan agar dampak 

negatif dari situasi tersebut dapat dikendalikan atau diminimalkan (Pranidhi & Beliatte, 2025). 

Pengetahuan yang diwariskan turun-temurun tersebut menjadi elemen reflektif yang memperkuat 

kesedaran suku Kajang untuk memperlambat pergeseran struktur sosial dan nilai-nilai luhurnya.  

Mengacu pada hasil penelitian, ketahanan psikososial pada suku Kajang terproses melalui 

pengelolaan makna terhadap masa lalu, interpretasi terhadap masa kini, dan perencanaan terhadap 

masa depan. Proses ini merupakan kontinuitas budaya (cultural continuity), yaitu kemampuan 

komunitas adat dalam mempertahankan, mewariskan, dan menghidupkan nilai-nilai, praktik, 

keyakinan, dan sistem sosial-budaya secara berkelanjutan dari generasi ke generasi, sehingga menjadi 

pilar penting dalam membangun resiliensi komunitas adat di tengah globalisasi (Dudgeon dkk., 

2021). Narasi-narasi psikososial yang terbentuk bukan hanya menjadi mekanisme bertahan, tetapi 



Jurnal Psikologi Ulayat: Indonesian Journal of Indigenous Psychology (2025), 12(2), 257–274 

 

269 

juga berperan sebagai refleksi eksistensial yang menyatu dalam tiga lapisan utama, yaitu lapisan 

personal, komunal, dan spiritual. Ketiga lapisan ini mencerminkan kerangka interkoneksi manusia, 

alam, leluhur, dan nilai-nilai budaya lokal yang hidup secara holistik di suku Kajang.  

Pada lapisan personal, narasi ketahanan psikososial suku Kajang terbangun melalui 

pemaknaan mendalam terhadap tanah leluhur sebagai identitas eksistensial. Jacoba (2025) 

menyatakan bahwa pemaknaan akan keberadaan tanah leluhur akan menguatkan identitas pada 

masyarakat yang pada akhirnya akan memunculkan perjuangan dalam pelestariannya. Bagi suku 

Kajang, tanah tidak sekadar dilihat sebagai sumber daya ekonomi, melainkan sebagai ruang sakral 

yang menyimpan nilai-nilai spiritual, budaya, dan sejarah kolektif yang membentuk identitas suku 

Kajang secara utuh.  

Keyakinan terhadap kesakralan tanah bertransmisi menjadi panduan moral dalam menjalani 

kehidupan sehari-hari yang diwujudkan dalam prinsip hidup Tallasa Kamase-Masea, sebuah falsafah 

hidup yang menjunjung tinggi kesederhanaan, keseimbangan, dan keharmonisan dengan alam (Nisa 

dkk., 2025). Prinsip hidup seperti ini mampu mengantarkan pada perasaan bahagia, puas, dan 

sejahtera (Kang dkk., 2021), sehingga individu yang mampu mencapainya akan melakukan segala 

upaya untuk mempertahankan kondisi yang penuh keseimbangan tersebut (Wan dkk., 2025). Upaya-

upaya tersebut memunculkan narasi ketahanan psikososial secara berangsur-angsur, yang menjadi 

alasan utama suku Kajang tidak meninggalkan kearifan lokalnya walaupun terdapat tekanan 

eksternal, sebab menginternalisasi nilai-nilai luhur sebagai bentuk daya tahan personal yang membuat 

keadaan batin menjadi damai. Daya tahan personal ini dimanifestasikan dalam stabilitas emosional, 

kendali diri, serta kebermaknaan hidup di tengah hegemoni modernisasi yang rentan mengguncang 

tatanan sosial dan psikologis suku Kajang. Studi membuktikan bahwa daya tahan personal yang 

menyangkut keadaan emosional, kendali diri, dan kebermaknaan hidup akan membantu individu 

mengalami kesejahteraan psikologis, sehingga setiap individu akan mengeluarkan upaya terbaik 

dalam mencapainya (Ford dkk., 2020). 

Sementara pada lapisan spiritual, sistem keyakinan suku Kajang menawarkan suatu 

pandangan holistik (holistic worldview) yang mengintegrasikan manusia, alam semesta, dan kekuatan 

ilahiah dalam satu jejaring makna yang saling terhubung. Alam diposisikan sebagai entitas sakral 

(sacredness of nature), sehingga setiap bentuk relasi dengan lingkungan dilakukan secara penuh 

kesadaran spiritual. Posthumus (2018) mengemukakan bahwa hubungan spiritual semacam ini akan 

menumbuhkan rasa hormat yang mendalam terhadap lingkungan dan memandu praktik-praktik 

keberlanjutan sebagai upaya kolektif dalam menghadapi tantangan eksternal (Posthumus, 2018). 

Melalui berbagai ritual adat dan seremoni, suku Kajang tidak sebatas merawat tradisi, tetapi juga 



Anugrah, Musa, Arifin, & Afandi 

 

270 

melakukan praktik penyembuhan spiritual yang memperkuat ketenangan batin dan keseimbangan 

mental. Studi membuktikan bahwa kegiatan kolektif semacam ini akan mempererat relasi sosial 

(community and connections) dan menjadi mekanisme utama dalam mengatasi tekanan dan konflik 

(Joy, 2020), sehingga mendukung ketahanan psikososial masyarakat adat melalui proses 

penyembuhan dan pemulihan bersama (healing and coping; Dunn & Robinson-Lane, 2020).  

Dalam lapisan komunal, ketahanan psikososial tampak nyata melalui praktik sosial yang 

berbasis pada harmoni lingkungan dan relasi sosial yang inklusif. Konsep interkoneksi terwujud 

dalam semangat solidaritas, pembagian peran dalam ritus adat, serta pemeliharaan lingkungan 

sebagai bagian dari tanggung jawab kolektif. Sejumlah studi membuktikan bahwa keterikatan 

individu terhadap komunitas dalam tatanan masyarakat adat menguatkan rasa memiliki (sense of 

belongingness) yang mendorong pelestarian praktik-praktik adat, menjaga keseimbangan sosial 

antarmasyarakat, mendukung kesejahteraan psikologis, serta memastikan keberlanjutan identitas 

kolektif (Fuentes dkk., 2020; Marques dkk., 2021). Selain itu, narasi-narasi adat yang diwariskan 

secara lisan dalam suku Kajang memainkan peran sentral dalam membentuk pengetahuan kolektif. 

Narasi tersebut tidak hanya menyampaikan kisah leluhur, hukum adat, dan nilai-nilai kehidupan, 

tetapi juga berfungsi sebagai medium transmisi pengetahuan budaya (culture knowledge 

transmission) yang akan mempertahankan kesinambungan identitas komunal lintas generasi dari 

tantangan modernisasi yang hegemonik (Bihari, 2023). 

Narasi-narasi adat juga mengandung muatan moral dan etik yang menjadi panduan dalam 

bertingkah laku dalam kehidupan sehari-hari, seperti pentingnya kejujuran, kesederhanaan, serta 

penghormatan terhadap alam dan sesama (Bihari, 2023). Narasi tersebut sejalan dengan suku Kajang 

yang bukan hanya menjadi bentuk komunikasi, tetapi juga berperan sebagai sistem nilai yang 

diinternalisasi dalam membentuk cara pandang komunitas terhadap dunia. Nilai-nilai ini kemudian 

diteruskan melalui pertemuan adat serta praktik kolektif lainnya yang memperkuat keterhubungan 

antarmasyarakat, sehingga mendorong masyarakat menjaga warisan leluhurnya hingga saat ini. 

Keyakinan ini membentuk identitas sosial sekaligus menjadi sumber daya psikososial yang 

memperkuat daya lenting (resiliensi), kohesi sosial, serta kapasitas komunitas dalam merespons 

perubahan dan tantangan modernisasi. Dalam konteks hegemoni modernisasi, keberlanjutan narasi-

narasi ini menjadi mekanisme kolektif dalam menjaga ketahanan psikososial serta meneguhkan posisi 

budaya lokal dalam menghadapi arus perubahan global (Ford dkk., 2020). Penelitian ini tidak luput 

dari keterbatasan karena belum mampu menangkap dinamika transformasi nilai secara longitudinal 

yang dapat merekam perubahan makna secara bertahap lintas generasi.  
 



Jurnal Psikologi Ulayat: Indonesian Journal of Indigenous Psychology (2025), 12(2), 257–274 

 

271 

SIMPULAN DAN SARAN 
 

Penelitian ini menunjukkan bahwa ketahanan psikososial suku Kajang bukanlah bentuk reaksi 

pasif terhadap perubahan, melainkan suatu upaya aktif dan kolektif yang didasarkan pada 

pengetahuan budaya dan pengalaman budaya yang telah diwariskan lintas generasi. Menggunakan 

pendekatan fenomenologi berlapis (multi-layered phenomenology), penelitian ini mampu memetakan 

tiga lapisan utama ketahanan, yaitu personal, spiritual, dan komunal. Ketiganya terintegrasi dalam 

merespons modernisasi yang hegemonik dengan memperlambat pergeseran nilai-nilai, simbol sosial, 

spiritualitas kosmologis, serta keterlibatan afektif dalam ritual dan praktik adat. Dengan demikian, 

suku Kajang bukan hanya sekadar bertahan, tetapi juga menafsirkan ulang dan menguatkan kembali 

nilai-nilai yang memberikan makna, arah, dan stabilitas dalam menghadapi arus perubahan sosial 

yang hegemonik. Oleh karena itu, penelitian ini memberikan rekomendasi untuk memperkuat 

program pelestarian budaya, mendukung narasi-narasi ketahanan psikososial yang telah dilakukan 

secara turun-temurun oleh suku Kajang, serta mendorong kolaborasi antarmasyarakat dan pemerintah 

terkait, sehingga dapat membantu dalam merancang strategi efektif dan berkelanjutan untuk 

pelestarian budaya suku Kajang. Selain itu, penting melakukan studi longitudinal lintas generasi 

untuk memahami perubahan nilai secara bertahap dalam konteks modernisasi yang berkelanjutan.  

 

ASPEK ETIK STUDI 

Pernyataan Etik 
Seluruh prosedur yang dilakukan pada studi ini telah sesuai dengan Deklarasi Helsinki tahun 1964 dan segala 
adendumnya atau dengan standar etika yang relevan. Aspek etik dari studi ini telah dievaluasi secara internal 
oleh institusi penulis. Pernyataan kesediaan berpartisipasi dari seluruh partisipan telah diperoleh. 
 

Konflik Kepentingan 
Para penulis menyatakan tidak memiliki konflik kepentingan terkait dengan penelitian ini. 
 

Ketersediaan Data 
Data yang digunakan dalam studi ini dapat diakses dengan menghubungi penulis melalui surel. 
 
 

REFERENSI 
 

Abas, A., Aziz, A., & Awang, A. (2022). A systematic review on the local wisdom of indigenous 

people in nature conservation. Sustainability, 14(6), Artikel 3415. 

https://doi.org/10.3390/su14063415 



Anugrah, Musa, Arifin, & Afandi 

 

272 

Angkasawati, A. (2024). The impact of modernization on social and cultural values: A basic social 

and cultural sciences review. International Journal of Education, Vocational, and Social 

Science, 3(4), 56–65. https://doi.org/10.63922/ijevss.v3i04.1228  

Banda, L. O., Banda, C. V., Banda, J. T., & Sangini, T. (2024). Preserving cultural heritage: A 

community-centric approach to safeguarding the Khulubvi Traditional Temple Malawi. 

Heliyon, 10(18), Artikel e37610. https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2024.e37610 

Bihari, S. (2023). Cultural heritage and indigenous knowledge: Retrieving traditions for future 

generations. Dalam L. M. Dharmasiri, P. G. Saptarshi, S. D. Shinde, F. M. Nadaf, B. M. 

Bhanje, J. More, H. B. Tipe, B. A. Samuel, & S. P. Mane, Sustainable Development Goals in 

SAARC Countries: Key Issues, Opportunities and Challenges (hlm. 24–32). Jyotikiran 

Publication, Pune. https://doi.org/10.5281/zenodo.8249545  

Carrier, L., Shin, H. D., Rothfus, M. A., & Curran, J. A. (2022). Protective and resilience factors to 

promote mental health among Indigenous youth in Canada: A scoping review protocol. BMJ 

Open, 12(1), Artikel e049285. https://doi.org/10.1136/bmjopen-2021-049285 
Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing Among 

Five Approaches. Sage. 

Dahal, B. (2022). Phenomenology of lived experience: Multilayered approach and positionality. 

Dalam H. Kara & S. Khoo (Ed.), Qualitative and digital research in times of crisis: Methods, 

reflexivity and ethics (hlm. 43–55). https://doi.org/10.2307/j.ctv2321kdr.8  

Dam-Lam, R., & Gasparatos, A. (2023). Unpacking the interface of modernization, development and 

sustainability in Indigenous Guna communities of Panama. People and Nature, 5(2), 774–

794. https://doi.org/10.1002/pan3.10452 

Dewi, A. B., & Wikrama, A. A. (2023). Adaptasi masyarakat adat terhadap modernitas. Jurnal Ilmiah 

Cakrawarti, 6(1), 130–140. https://doi.org/10.47532/jic.v6i1.810 

Dudgeon, P., Blustein, S., Bray, A., Calma, T., McPhee, R., & Ring, I. (2021). Connection between 

family, kinship and social and emotional wellbeing. Australian Institute of Health and 

Welfare. 

Dunn, K. S., & Robinson-Lane, S. G. (2020). A philosophical analysis of spiritual coping. Advances 

in Nursing Science, 43(3), 239–250. https://doi.org/10.1097/ans.0000000000000323 

Dwivedi, D. (2025). The impact of modernization on tribal identity and culture. International Journal 

of Trends in Emerging Research and Development, 3(1), 13–17. 

https://doi.org/10.5281/zenodo.14739413 



Jurnal Psikologi Ulayat: Indonesian Journal of Indigenous Psychology (2025), 12(2), 257–274 

 

273 

Ford, J. D., King, N., Galappaththi, E. K., Pearce, T., McDowell, G., & Harper, S. L. (2020). The 

resilience of indigenous peoples to environmental change. One Earth, 2(6), 532–543. 

https://doi.org/10.1016/j.oneear.2020.05.014 

Fuentes, L., Asselin, H., Bélisle, A. C., & Labra, O. (2020). Impacts of environmental changes on 

well-being in indigenous communities in Eastern Canada. International Journal of 

Environmental Research and Public Health, 17(2), Artikel 637. 

https://doi.org/10.3390/ijerph17020637  

Gilbert, J., & Lennox, C. (2019). Towards new development paradigms: the United Nations 

Declaration on the Rights of Indigenous Peoples as a tool to support self-determined 

development. The International Journal of Human Rights, 23(1–2), 104–124. 

https://doi.org/10.1080/13642987.2018.1562921 

Hammood, Y. M., Ismail, S. M., Prasad, K., Khasawneh, M. A., & Naeim, M. (2025). 

Multigenerational resilience: A novel theory on the psychological transmission of resilience 

and the role of culture and spirituality in indigenous communities: A narrative review. Asian 

Journal of Psychiatry, 107, Artikel 104485. https://doi.org/10.1016/j.ajp.2025.104485 

Jacoba, R. C. (2025). Sacred ties to ancestral land: Reclaiming indigenous practices in environmental 

stewardship in the cordillera. Media: Jurnal Filsafat dan Teologi, 6(1), 1–30. 

https://doi.org/10.53396/media.v6i1.519 

Joy, F. (2020). The importance of the Sun symbol in the restoration of sámi spiritual traditions and 

healing practice. Religions, 11(6), 270. https://doi.org/10.3390/rel11060270  

Kang, J., Martinez, C. M., & Johnson, C. (2021). Minimalism as a sustainable lifestyle: Its behavioral 

representations and contributions to emotional well-being. Sustainable Production and 

Consumption, 27(6), 802–813. https://doi.org/10.1016/j.spc.2021.02.001 

King, P., Hodgetts, D., Rua, M., & Morgan, M. (2017). Disrupting being on an industrial scale: 

Towards a theorization of Māori ways-of-being. Theory & Psychology, 27(6), 725–740. 

https://doi.org/10.1177/0959354317733552 

Kumar, A., Raj, S., & Kaushal, N. (2024). Impacts of modernization on the traditional life of the 

Gaddi Tribe. International Journal of Research and Reviews, 5(8), 3658–3663. 

https://ijrpr.com/uploads/V5ISSUE8/IJRPR32537.pdf 

Marques, B., Freeman, C., & Carter, L. (2021). Adapting traditional healing values and beliefs into 

therapeutic cultural environments for health and well-being. International Journal of 

Environmental Research and Public Health, 19(1), Artikel 426. 

https://doi.org/10.3390/ijerph19010426 



Anugrah, Musa, Arifin, & Afandi 

 

274 

Mosquera-Guerrero, A., Martínez, J. R., Abril, D. Y., & Sotero, J. H. (2023). Project design and 

development in indigenous communities: A literature review. Gestão & Produção, 30, Artikel 

e6022. https://doi.org/10.1590/1806-9649-2022v29e6022 

Mukhlis, Yetti, H., Despita, W. F., Yetri, A., & Wardiman, D. (2025). Resilience and cultural 

adaptation of the Kerinci indigenous community: Navigating tradition in a modernizing 

world. Indigenous Southeast Asian and Ethnic Studies, 1(1), 17–34. 

https://doi.org/10.32678/iseaes.v1i1.15  

Nisa, K., Kaharuddin, Bahri, A. (2025). Implementasi dan makna tiga hukum adat di kajang ammatoa 

Kabupaten Bulukumba, Sulawesi Selatan: Studi kajian sosiologi budaya. Indonesian 

Research Journal on Education, 5(1), 208–216.  

Nur, A. (2020). Interelasi masyarakat adat Kajang dan pola kehidupan modern. OSF Preprints. 

https://doi.org/10.31219/osf.io/7wr5t  
Posthumus, D. C. (2018). All my relatives: Exploring Lakota ontology, belief, and ritual. University 

of Nebraska Press. https://doi.org/10.2307/j.ctvvndzk 

Pranidhi, D., & Baliette, M. (2025). Indigenous knowledge: Inclusive environmental communication. 

International Journal of Environmental Communication, 3(1), 34–46.  

Saleh, A. A., Abdullah, S., Marissangan, H., Muthmainnah, A. N., & Sulvinajayanti, S. (2024). 

Remodeling sustainable development pillar based on the Bugis local wisdom. Proceedings of 

the World Conference on Governance and Social Sciences (WCGSS 2023): Advances in 

Social Science, Education and Humanities Research, 214–228. https://doi.org/10.2991/978-

2-38476-236-1_23  

Sartika, S., Kamaruddin, S. A., Adam, A., Ihsan, A., & Samad, A. (2024). Existence of the indigenous 

community Ammatoa Kajang. International Journal of Health, Economics, and Social 

Sciences (IJHESS), 6(2), 514–520. https://doi.org/10.56338/ijhess.v6i2.5266 

Sokk, V., Sihamoni, N., Sokha, K., & Samrin, H. (2024). Strategic adaptation and cultural resilience 

in indigenous communities facing modernization pressures. Journal Social Humanity 

Perspective, 2(1), 28–39. https://doi.org/10.71435/621423 

Wan, J., Wee, L. H., Siau, C. S., & Wong, Y. H. (2025). Psychological well-being and its associated 

factors among university students in Sichuan, China. Frontiers in Psychology, 16, Artikel 

1473871. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2025.1473871 


